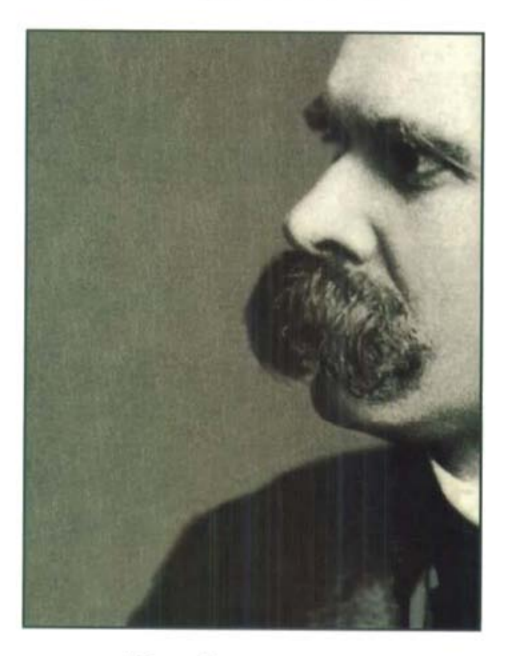


# فريدريش نيچه

## این است انسان

چگونه آن میشویم که هستیم؟



ترجمة دكتر سعيد فيروز آبادي

## فريدريش ويلهلم نيچه



## این است انسان

چگونه آن میشویم که هستیم



ترجمهي دكتر سعيد فيروزأبادي

Nietzsche, Friedrich Willhelm

نیچه، فریدریش ویلهلم ۱۸۴۴ ـ ۱۹۰۰م

این است انسان چگونه آن میشویم که هستیم / فریدریش نیجه؛ ترجیمه سعید

فیروز آبادی. \_ تهران: جامی، ۱۳۸۴.

ISBN: 964-7468-92-X

۱۸۴ ص. ـ (مجموعه آثار نیجه: ۹)

فهرستنويسي براساس اطلاعات فييا.

Ecce homo: 1999.

عنوان اصلي:

۱. نسیچه، فسریدریش ویسلهلم، ۱۸۸۴ ـ ۱۹۰۰م، Nietzsche, Friedrich Wilhelm سرگذشتنامه. ۲. قیلسوفان ـ آلمان ـ سرگذشتنامه. الف. فیروزآبادی، سعید، ۱۳۴۴ ـ،

مترجم. ب. عنوان.

194

BTT18/1T

1444

A4 - 47904

كتابخانه ملى ايران



خیابان دانشگاه، چهارراه رحید نظری، شماره ۱۶۲ تلفن ۲۲۳ ،۶۶۴۰

> أين است انسان فريدريش نيجه ترجمه: دكتر سعيد فيروزآبادي چاپ دوم: ۱۳۸۶ شمارگان: ۲۷۰۰ جلد جاپ: نيل حروف نگاری: کوشش حروفنگار، سوسن خامنهای حق چاپ محفوظ است

شابک: × - ۹۲ - ۷۴۶۸ - ۹۶۴ ISBN: 964 - 7468 - 92 - x

> این است انسان (جامی) ۲٫۷۰۰ تومان

## فهرست

| ۵   | يادداشت مترجم                         |
|-----|---------------------------------------|
| V   | پیشگفتار                              |
| ۱۵  | متن كتاب                              |
| 1V  | چرا چنین فرزانهام                     |
| ~~  | چرا چنین هوشمندم                      |
| ۵۶  | چراکتابهایی چنین خ <i>وب می</i> نگارم |
| 91  | زایش تراژ <i>دی</i>                   |
| VΔ  | رسالههای نابههنگام                    |
| ٨١  | انسانی، بسیار انسانی                  |
| ۸۹  | سپيلەدم                               |
| 94  | حكمت شادان                            |
| ٩۵  | <b>چ</b> نین <i>گف</i> ت زرتشت        |
| 117 | فراس <i>وی</i> نیک و بد               |
| 114 | تبارشناسي اخلاق                       |
| 119 | غروب بتان                             |
| 119 | قضيهى واگنر                           |
| 170 | چرا من تقدير هستم                     |
| 141 | پی گفتار: زرتشت، نیچه و لوسالومه      |

## يادداشت مترجم

فریدریش نیچه فرزند خانوادهای پروتستان بود و در پانزدهم اکتبر ۱۸۴۴ در روکن دیده به جهان گشود. از ۱۸۵۸ تا ۱۸۶۴ به مدرسهی پفورتا رفت و بعد به تحصیل الهیات و فقهاللغه کلاسیک در دانشگاههای بن و لایپزیگ پرداخت. ۱۸۶۹ بدون اخذ مدرک دکتری و نگارش رسالهی استادی به سفارش استادش، ریچل، برای تدریس به دانشگاه بازل فرا خوانده شد. آشنایی و دوستی نیچه از سال ۱۸۶۸ با ریشارد واگنر و قطع رابطه با او در سال ۱۸۷۸ بر زندگی و آثار نیچه تأثیری فراوان بر جا نهاد. تأثیر قدرتمند هنر واگنر سبب نگارش نخستین اثر نیچه با عنوان زایش تسراژدی از روح موسیقی (۱۸۷۲) شد و در آن نیچه تصویری از هنر کلاسیک دوره ی روم و یونان باستان را مطرح ساخت. در این نوشته نیچه به وضوح از زبان شناسی روی می گرداند و به فلسفه می پردازد.

نیچه تدریس در دانشگاه را به دلیل بیماری در سال ۱۸۷۹ رها میکند و یکسره به نگارش آثار فلسفی روی می آورد. افزون بر واگنر شوپنهاور نیز بیش ترین تأثیر را بر نیچه نهاده است. در فلسفه ی نیچه چون شوپنهاور فلسفه ی خواست مطرح می گردد.

از مشهورترین آثار نیچه باید به چنین گفت زرتشت (۱۸۸۳ ـ ۱۸۸۵) نیز اشاره کرد. این اثر کاملاً فلسفی با شیوه ی بیان ادبی بر بسیاری از

<sup>1.</sup> Röcken.

نویسندگان سده ی بیستم اروپا تأثیر نهاد و هنوز هم این تأثیر مشاهده می شود. نیچه بعدها به بسط و گسترش نظام فلسفی خود در خواست قدرت پرداخت و در فراسوی نیک و بد، پیش درآمدی بر فلسفه ی آینده (۱۸۸۶) این نظام را مطرح ساخت.

در آغاز سال ۱۸۸۹ و در شهر تورین تعادل روحی نیچه بر هم خورد و پس از آن با همان روانپریشی در بنا، ناومبورگ و وایمار به زندگی ادامه داد و سرانجام بیست و پنجم اوت ۱۹۰۰ در وایمار درگذشت. بیشک ادبیات، فرهنگ و تمدن غرب در سدهی بیستم تأثیر فراوانی از اندیشههای نیچه پذیرفته است.

اما این فیلسوف که بهترین نمونه ی بیماران روانتنی است، در سال ۱۸۸۸، یعنی یک سال پیش از روانپریشی نهایی، به نگارش آثار و طرحهای فراوانی پرداخت. این است انسان نیز در همان سال نگاشته شد و بعدها پترگاست، شاگرد و دوست صمیمی نیچه، این اثر را برای چاپ و انتشار آماده ساخت. در سیر تکاملی آثار نیچه مشخص شده است که برخی از بخشهای این اثر را خواهر نیچه حذف کرده و حتی آنها را «پریشانگویی» خوانده است. از این رو ترجمه ی حاضر براساس متن آلمانی و با تصحیح و گردآوری جورجیو کُلی و ماتسینو مونتیناری در سال شرح زندگی و دلیل نگارش آثار خود می پردازد، برای درک بهتر اندیشه و فلسفه ی او درخور توجه قرار گیرد.

دکتر سیدسعید فیروزآبادی شهریور ۱۳۸۴ پیشگفتار

با این پیش بینی که من ناگزیرم خیلی زود به آن سخت ترین ضرورت انسانی بپردازم که تاکنون مطرح شده است، چارهای جز آن ندارم که بگویم من کیستم. به احتمال زیاد این نکته را می دانند، زیرا بدون «شواهد» کاری نکردهام. اما سوء تفاهم بین سترگی وظیفهی من و خُردی معاصران من به این دلیل مطرح می گردد که آنان به سخن من گوش فرا نداده و حتی مرا ندیده اند. من تنها به اعتبار خویش زنده هستم و شاید پیشداوری صرف باشد که بگویم من زندگی می کنم؟... تنها نیاز به صحبت با آن «فرهیختهای» دارم که تابستان به ابرنگنادین امی آید تا به من بقبولاند که زندگی نمی کنم... در چنین شرایطی تنها یک وظیفه وجود دارد که عادت و بیش تر غرور غرایزم به ستیزه با آن برمی خیزد، منظورم بیان این نکته است که به سخن من گوش فرا دهید! زیرا من چنین و چنان هستم. خاصه مرا با دیگران اشتباه نکنید!

### ۲

برای مثال من دیو یا هیولای اخلاق نیستم، بلکه حتی سرشت من

۱. Obercngnadin، منطقهای در سوئیس. (همین جا یادآور می شود که تمامی پانوشتها افزوده ی مترجم است.)

متضاد آنگونهی انسانی است که تاکنون چون گونهای پسر فضیلت آن را ستودهاند. سربسته بگویم، به نظرم میرسد که دقیقاً همین دگرگونی مایهی افتخار من است. من شاگردِ دیونیزوسِ ۱ فیلسوف هستم، حتی بیش تر می پسندم که ساتیری ۲ باشم تا قدیس. اما تنها این نوشته را مى خوانند. شايد بخت يارم شود، شايد اين نوشته هيچ مفهومي جز بيان این تضاد به شیوهای شادکام و انسان دوستانه نداشته باشد. در این صورت آخرین وعدهای که می دادم، «اصلاح» بشریت بود. هیچ بت دیگری را بر پا نخواهم ساخت و آن بتان کهن خواهند آموخت که پاهای گِلی چیست. واژگونی بتها (یعنی همان «آرمانها» از دیدگاه من) کار و پیشهی من است. آن هنگام که عالم آرمانی را به دروغ بنا نهادند، ارزش، مفهوم و حقيقت واقعيت را از بين بردند ... «عالم بود» و «عالم نمود» همان عالم دروغين و واقعيت است... دروغ آرمان تاكنون نفرين واقعيت بوده و حتى بشریت نیز تا سر حد پست ترین غرایز خود فریب آن را خورده و به راه خطا رفته است، یعنی تا سر حد پرستش ارزشهای واژگونهتر از آنی که هست، رفته و گویی این ارزشها تازه تضمین بالندگی، آینده و حق متعالی او نسبت به آینده بوده است.

٣

آن کس که بلد باشد هوای نوشته های مرا تنفس کند، می داند که این هوای بلندی ها، هوایی قوی است. باید برای چنین هوایی ساخته شده باشیم، زیرا در چنین هوایی خطر سرماخوردگی کم نیست. یخ در همین

۱. خدای باروری و شراب در اساطیر یونانی.

۲. ساتیرها در اساطیر یونان پیروان دیونیزوس بودند و بیش تر در کوهها و جنگلها زندگی
 می کردند. شیوه ی زندگی ساتیرها بیش تر خوشگذرانی و شیطنت بود.

نز دیکی و تنهایی هراس انگیز است، اما شگفتاکه همه چیز در یو توی نور چنین آرام گرفته است! شگفتا که تنفس چه آزادانه است! شگفتا که بسیاری از امور را زیربای خود حس میکنیم! فلسفه تا آن جاکه من اکنون دریافتهام، زیستن داوطلبانه در یخ و کوهستانهای بلند است، یعنی کندوکاو برای تمامی امور بیگانه و شکبرانگیز هستی و هر آنچه که تاکنون اخلاق آن را تارانده است. برپایهی تجربهای طولانی که در آوارگی بر این بلندی های ممنوع کسب کرده ام، دلایلی را آموخته ام که تاکنون سبب اخلاقي و آرماني شدن امور مي شدهاند، يعني آموختهام كه آنها را بسيار متفاوت از آن دلايل پسنديده بدانم. اين چنين تاريخ پنهان فيلسوفان و روانشناسی نامهای سترگ آنان بر من روشن شده است. جان تا چه حد تاب حقیقت را می آورد و تا چه سان پروای حقیقت را می کند؟ درک همین نکته در گذر زمان بیش تر و بیش تر سنجهی حقیقی من شد. خطا (ایمان به آرمان) کوری نیست، خطا بزدلی است... هر موفقیتی، هرگامی به پیش در شناخت ناشی از دلیری، سختگیری بر خویشتن و پاکی با خود است... من آرمانها را رد نمی کنم، تنها در تماس با آنها دستکشی بر دست می کنم... ما با ممنوعیتها می ستیزیم و این نشانهای از پیروزی فلسفهی من است، زيرا تاكنون پيوسته تنها حقيقت را ممنوع دانستهاند.

## ۴

بین نوشته های من زرتشت اثری خاص است. با این ائر بزرگترین هدیه ای را به بشریت اعطاکردم که تاکنون وجود داشته است. این کتاب با آوازه ای هزاران ساله تنها والاترین کتابی نیست که وجود دارد، بلکه کتاب آن هوای بلندی هاست و تمامی واقعیت انسان در فاصله ای بس سترگ زیرپای آن است، ژرف ترین کتابی است که از درونی ترین غنای حقیقت

زاده شده و چاهی خشک ناشدنی است که هر دلوی پس از رسیدن به ژرفای آن لبریز از زر و نیکی خواهد شد. این جا هیچ «پیامبر» یا از جمله بیماران نفرت انگیز دوجنسی اراده ی قدرتی که نام بنیانگذاران دین را بر آنان می نهند، سخن نمی گوید. به ویژه باید آن طنین، آن آوای آرام بخشی راکه از این دهان برمی آید به درستی شنید تا در حق مفهوم حکمت آن با همدردی ظلمی روا نداریم. «خاموش ترین سخنان آن است که طوفان برمی انگیزد و اندیشه هایی که با پنجه ی کبوتران می آیند، عالم را هدایت می کنند.»

انجیرها از درختان فرو میریزد، پوست سرخ انجیرهای خوب و شیرین هنگام فرو افتادن کنده می شود. برای انجیرهای رسیده من باد شمالی هستم.

از این رو ای دوستان، چون انجیرها این آموزه ها نصیب شما می شود، شهد آن را بخورید! همه جا پاییز است و آسمان صاف و بعد ازظهر.

این جا هیچ خشک اندیشی سخن نمی گوید، این جا «وعظ» نمی کنند، این جا ایمان نمی طلبند، بلکه از دریای بی کران نور و ژرفای نیک بختی قطره قطره، جمله جمله و با آرامشی لطیف این سخنان را فرو می ریزند. چنین کاری تنها از عهده ی بزرگان برمی آید و گوش سپردن امتیازی بی همانند است، هیچکس نیست که آزادانه گوش به زرتشت بسپارد... آیا با این همه زرتشت خود فریبکار نیست؟... اما آن هنگام که برای نخستین بار به تنهایی خود بازگردد، با خود چه خواهد گفت؟ دقیقاً عکس آن بار به تنهایی خود بازگردد، با خود چه خواهد گفت؟ دقیقاً عکس آن حرفی را خواهد زد که «حکیم»، «قدیس»، «مصلح عالم» و دیگر فاسدان در چنین حالی می گویند... او نه تنها دگرگونه سخن نمی گوید، بلکه خود نیز دگرگونه است...

تنها ره می سپارم، ای رهروان من! حتی شما نیز تک و تنها ره

خواهيد سيرد! اين خواست من است.

از من دوری کنید و در برابر زرتشت مقاومت ورزید! حتی برتر از آن، از او شرم کنید! شاید شما را فریقته باشد.

انسانِ اهل شناخت تنها نباید دشمنانش را دوست بدارد، بلکه باید قادر باشد به آنان نفرت ورزد.

اگر پیوسته شاگرد بمانید، زحمت آموزگار خویش را جسبران نکرده اید.

راستی چرا نمیخواهید این حلقه ی گل مرا پرپرکنید؟ به من احترام می ورزید، اما اگر روزی احترام شما واژگون شود، چه خواهد شد؟

زنهار که این تندیس به شماگزندی نرساند!

میگویید به زرتشت باور دارید؟ اما زرتشت دیگرکیست! شما به من ایمان دارید، اما مومنان دیگر کیستند؟

هنوز خود را نجسته بودید که مرا یافتید. این گنشِ همهی مومنان است و از این رو تمامی این ایمان ارزشی اندک دارد. حال فرمان می دهم که مرا از یاد برید و خویشتن را بیابید و تازه آن هنگام که همگی مرا انکار کردید، به میان شما باز خواهم گشت.

فريدريش نيجه

## متنكتاب

در این روز کامل که تمامی میوه ها می رسند و تنها انگورها قهوه ای نمی شوند، یکباره به نظرم رسید که پرتوی از خورشید بر زندگی افتاد، به پشت سر، به بیرون نگریستم، هرگز این همه نیکی را یکباره ندیده بودم. امروز بیهوده چهل و چهارمین سال زندگی خود را به گور سپردم، حق خاکسپاری آن را داشتم و هر آنچه که زندگی در آن بود، نیجات یافت و نامیرا شد. سنجش دوباره تمامی ارزشها، نغمه های دیتی رامبی دیونیزوس و برای رفع خستگی، غروب بتان، تمامی این آثار هدیه های امسال و حتی آخرین فصل آن بود! چگونه ممکن است که از تمامی زندگی خود سپاسگزار نباشم؟ از این رو روایت تمامی زندگی خویش را برای خود بازمی گویم.

## چرا چنین فرزانهام

١

نیک بختی هستی من و شاید منحصر به فرد بودن آن به دلیل سیاهروزی است، چون اگر بخواهم معماگونه این امر را بیان کنم، من در مقام پدرم مردهام و در مقام مادرم هنوز زندگی میکنم و پیر می شوم. این تبار دوگانهی من چون بالاترین و پایین ترین پلهی نردبان زندگی در عین حال منحط و سرآغازي است و اگر قدرت بيان آن بي طرفي، آن رهايي از جانبداری در مسایل کلی زندگی را داشته باشد، شاید نشانهی تفاوت من با دیگران است. من برای نشانههای آغاز و پایان شامهای ظریف تر از تمامی انسانهای گذشته دارم و بهترین آموزگار آن هستم، زیرا هر دو را مي شناسم، هر دو در وجود خودم است. پدرم سي و شش ساله بود كه مرد، مردی بود ظریف، دوست داشتنی و بیمار، درست چون موجودی که تقدیرش گذر از این جهان است و بیش تر خاطرهای خوش از زندگی بود تا خود زندگی. همان سالی که زندگی او به پایان رسید، زندگی من نیز در سراشیبی سقوط افتاد و در سی و ششمین سال زندگی، من نیز به پست ترین نقطهی زندگی خود رسیدم، یعنی زندگی می کردم، اما نمي توانستم سه گام جلوي خويش را ببينم. آن زمانها (سال ١٨٧٩ بود) از شغل استادی در دانشگاه بازل کناره گرفتم، تمامی تابستان را چون

سایهای در سنت موریس و زمستان بعدی را که بی نورترین زمستان زندگی من بود، باز هم چون سایهای در ناومبورگ کدراندم. این پست ترین حال من بود و «آواره و سایهاش» را در این حال نگاشتم. بی شک آن زمان در درک سخن سایه ها خبره بودم... زمستان بعدی، نخستین زمستان در جنوا، آن شیرینی و معنویتی که باکمخونی و ضعف شدید عضله ها فراهم می شود، باعث پیدایش «سپیده دم» شد. آن روشنایی و شادکامی به حدکمال، حتی آن سرشاری روح که اثر یاد شده منعکس میکند، برای من نه تنها ژرف ترین ضعف جسمی، بلکه حتی تحمل درد را ممکن ساخت. در میانهی آن عدابهایی که ناشی از سه روز متمادی سردرد و بالا آوردن خلط است، به وضوحی دیالکتیکی در عالى ترين شكل آن دست يافتم و چنان خونسرد به انديشيدن در آن باب پرداختم که در حال سلامتی نمی توانم به طور دقیق، پخته و خونسرد برای این کار باشم. شاید خوانندگان آثارم بدانند که من تا چه حد دیالکتیک را نشانهی انحطاط می دانم و برای مثال، مشهورترین نمونهی آن هم قضیهی سقراط است. تمامی ناراحتی های بیمارگونهی خرد، حتی آن حال نیمه هشیاری که تب در پس آن می آید، تا امروز برایم کاملاً موضوعهایی بیگانه بوده است و در باب سرشت و شدت آن باید از راههای علمی مي آموختم. خون من گردشي آرام دارد. هيچكس نتوانسته است علت آن حالت تب مرا دریابد. پزشکی که مدتهای مدید به درمان من چون بیماری عصبی میپرداخت، سر آخر گفت: «خیر! موضوع ربطی به اعصاب شما ندارد، فقط خود من عصبي هستم.» اصلاً هيچ ضايعهي جسمی دیده نمی شد، ناراحتی معده که معمولا همیشه پیامد خستگی كلى و ضعف شديد سيستم عصبى است، دليل جسمى نداشت. حتى

<sup>1.</sup> St. Moritz.

<sup>2.</sup> Naumburg.

ناراحتی چشمی و خطر کور شدن که گاه و بی گاه فزونی می گرفت، خود پیامد امری دیگر بود و دلیل اصلی نبود، به گونهای که هر بار نیروی زندگی در وجودم فزونی می یافت، بینایی ام نیز بیش تر می شد. این بهبودی من سالها و سالها طول میکشید و متأسفانه در عین حال گاهی بازگشت دوبارهی، تباهی و ظهور گاه و بیگاه نابودی در وجودم پدید مى آمد. آيا بايد پس از تمامى اين موارد بگويم كه در موضوع انحطاط بسى كار آزمودهام؟ اين انحطاط را از اول تا آخر و از آخر تا پايان حرف به حرف خواندم. حتى آن هنر ظريف درك و فهم، آن اشاره به اختلافهاى ریز معنایی، آن روانشناسی «نگرش به سایر امور» و هر آنچه را که برایم پیش آمد، آن زمان تازه آموختم و همگی هدیهی آن دورهای بود که در آن تمامی امور در وجود من همچون مشاهدهی امور و اندامهای لازم برای این مشاهده ظریف می شد. از نگاه بیمار به مفاهیم و ارزشهای سلامتی و دگرباره عکس آن، از سرشاری و اعتماد بهنفس زندگی غنی به فرودست، به آن کار پنهان غریزهی انحطاط نگریستن، مدتهای مدید تمرین و تجربهی خاص من بود و این چنین روزی به استادی در این کار رسیدم. حال در این کار چیره دست شده ام و خود در واژگونی چشم اندازها دست به کارم و این نخستین دلیل بر آن است که تنها برای من «بازسنجی تمامی ارزشها» امكان دارد.

۲

صرفنظر از این که من تباه شده ام، در عین حال خود در تقابل با این مفهوم نیز هستم. دلیل من هم این است که افزون بر این در مقابله با حالت های ناگوار پیوسته از سرِ غریزه ابزار را درست انتخاب کردم، یعنی این تباهی به خودی خود پیوسته ابزاری علیه خویش برگزیده است. در

كل، سلامت و از جنبه و ديدگاهي خاص منحط بودم. آن نيروي دستيابي به تنهایی مطلق و رهایی از مناسبات معمول، آن اجبار علیه خودم و عدم نگرانی نسبت به خویشتن و رسیدگی و مراجعه به پزشکان بیانکنندهی آن اطمینان غریزی بی قید و شرط از آن امری است که آن زمان ضروری بود. خود اختیار خویش را به دست گرفتم و بهبودی خود را فراهم ساختم و شرط آن (که هر فیزیولوژیستی نیز آن را تأیید میکند) این است که فرد در اصل سلامت است. موجودی تباه به شیوه ی معمول ممکن نیست بهبودی یابد و حتی کمتر امکان دارد که خود بتواند خویشتن را بهبودی بخشد، اما برای فردی معمولی و سالم ممکن است بیماری حتی انگیزشی نیروزا برای زندگی و ادامهی آن باشد. درواقع به نظر من آن دورهی طولانی بیماری این چنین بود و من زندگی و خویشتن را در آن دوره دوباره یافتم، مزهی تمامی امور نیک و حتی کوچک را به گونهای چشیدم که برای دیگران کار آسانی نیست و از ارادهی خوبش برای سلامتی به زندگی و فلسفه ی خود رسیدم... زیرا باید به این نکته توجه کنیم که آن دوره ی پایان بخشیدن به بدبینی، پست ترین سالهای زندگی من بود و غریزهی بازیروری خویشتن فلسفه ی فقر و هراس را بر من ممنوع می ساخت ... و اصلاً با چه نشانه هایی می توان آن حس سلامتی را دوباره دریافت؟ با این نشانه که ادراک هر انسان سالمی در ما حسی نیک را برمی انگیزد و این که او خود خویشتن خویش را از جنس ظریف و عطراً گین بنا نهاده است. تنها اموری برای او گواراست که برایش مناسب باشد و علاقه و محبت او زمانی به یایان می رسد که از مرز سودمندی گذشته باشد. او برای جراحتها مرهمی می یابد و از اتفاقهای ناگوار سود می جوید و هر آنچه که سبب مرگ او نشود، او را قوی تر می سازد و غریزی هر آنچه را که می بیند، می شنود و تجربه می کند و کل وجود خویش را گرد می آورد. تفاوتی نمی کند که به کتاب، انسان یا چشماندازها بپردازد، او همیشه در

میان اجتماع خویش است و باگرینش و ایجاد فرصت و اعتمادورزی تمامی امور را گرامی می دارد. نسبت به تمامی تحریکها واکنشی آرام نشان می دهد و ایسن آرامش خود آموخته ی احتیاطی طولانی و افتخاری خودخواسته است. او هر تحریکی را می آزماید و اصلاً در فکر آن نیست که از آن بگریزد. او «بدبختی» و «گناه» را باور ندارد و خود و دیگران را مهیا می کند و می داند که امور را چگونه به فراموشی بسپارد و قدرت کافی برای آن را دارد که تمامی کارها را به بهترین نحو به سود خویش دگرگون سازد. بنابراین من خود تجسم متقابل تباهی هستم، چون خویشتن را توصیف کردم.

## ٣

از دیدگاه من داشتن چنین پدری امتیازی بس بزرگ است، زیرا کشاورزانی که او برای آنان وعظ می گفت، (آخر پدرم پس از چند سال زندگی در دربار آلتنبورگ در سالهای آخر کشیش شده بود) عنوان می داشتند که بی شک فرشته نیز سیمایی چون پدرم دارد. به این ترتیب به مسألهی نژاد می رسم. من نجیبزاده ای لهستانی و از خونی پاک هستم که حتی قطره ای خون پلید، یعنی کم ترین حد از خون آلمانی، نیز با آن درنیامیخته است. اگر ژرف ترین تضاد وجود خود، یعنی همان رذالت ناگسستنی غرایز را بکاوم، پیوسته مادر و خواهران خود را می یابم و باور رفتاری که مادر و خواهرا خود را می سات. آن ناخوشایند وصف ناپذیری را در وجودم جاری می سازد، یعنی در این جا ماشین کامل جهنم با اطمینانی تزلزل ناپذیر در لحظاتی کار می کند که ماشین کامل جهنم با اطمینانی تزلزل ناپذیر در لحظاتی کار می کند که

<sup>1.</sup> Altenburg.

ممكن است از شدت جراحت مرا غرق در خون سازد، يعنى آن والاترين لحظههای من...، زیرا در آن حال هیچ قدرتی برای دفاع از خود در برابر این افعیان وجود ندارد... آمیختگی فیزیولوژیک سبب ناهماهنگی مشوشی می گردد... اما اعتراف می کنم که ژرف ترین ایراد بر «بازگشت جاودانی»، یعنی همان اندیشه ی ورطه ها پیوسته وجود مادر و خواهرم است. اما در مقام فردی لهستانی وابستگی هولناکی به نیاکانم دارم. باید سدهها به گذشته بازگشت تا بتوان نجیب ترین نژاد روی زمین را به آنگونه که من توصیف میکنم، در بین تودهها با غریزهای پاک یافت. من علیه هر آنچه که امروز اشرافیت می نامند، احساس همدلی برتری جویانه دارم و حتى به اين قيصر جوان آلمان افتخار آن را هم نمي دهم كه درشكه چي من باشد. تنها به یک شرط است که کسی همچون خود را به رسمیت می شناسم و با سپاسگزاری ژرف آن را بیان می دارم. خانم کوزیما واگنر ا سرشتی به نهایت نجیب دارد و برای آن که جان کلام را بیان کنم، میگویم كه ربشارد واگنر بيش از همگان با من خويشاوند بود ... باقي سكوت است ... تمامی مفاهیم حاکم بر میزان خویشاوندی چرندیاتی فیزیولوژیک است که نمی توان به طرح آنها پرداخت. امروزه پاپ نیز به همین چرندیات مشعول است. آدمی به کمترین میزان با پدر و مادرش خویشاوند است و این نشانهای از نهایت گستاخی است که آدمی با پدر و مادرش خویشاوند باشد. سرشتهای متعالی تر سرمنشأیی بسیار کهن تر دارند و بر آن اساس باید آنان را گرد هم آورد، ذخیره و پسانداز کرد. فردیتهای بزرگ پیرترینها هستند و من این نکته را درنمی یابم، اما شاید ژولیوس سزار پدر من باشد یا اسکندر، این دیونیزوس مجسم ... در این لحظه که می نویسم، نامه رسان برایم سر دیونیزوس را آورده است...

۱. همسر ریشارد واگنر.

هرگز هنر آزردن دیگران را درنیافتم (این نکته مرهون پدر بیهمتای من است)، حتى زمانى كه اين كار به نظرم بسيار ارزشمند بود. هرچند به نظر بسیار غیرمسیحی میرسد، من حتی خود را یک بار نیز نیازردهام. اگر زندگی مرا زیر و زبر کنند تا فقط همین یک بار را بیابند، هیچ ردی از آن نخواهند یافت که حتی کسی بدخواه من بوده باشد و اما شاید بسیار ردّی از نیکخواهی دیگران بیابند... حتی تجربههای من با افرادی که هرکس از آنان تجربهی بدی دارد، بی هیچ استثنایی، همه نشانه هایی از نیکخواهی است. من هر خرسی را رام میکنم، حتی دلقکها را هم وادار به رعایت ادب میکنم. در آن هفت سالی که در آخرین کلاس دبیرستان بازل یونانی درس می دادم، هیچ بهانه ای برای تنبیه شاگردان نیافتم و تنبل ترین ها نیز در درس من زرنگ می شدند. پیوسته با اتفاق ها بزرگ شده ام و چاره ای جز آن نداشتم که بی هیچ تمهیداتی بر خویشتن چیره شوم. این ساز، هر سازی که می خواهد باشد، چنان ناهماهنگ بود که تنها ساز «انسان» ممكن است چنين باشد و اگر نمي توانستم از اين ساز نوايي گوشنواز برآورم، بیشک بیمار می شدم. بارها صدای «سازهایی» را شنیدم که هرگز چنین نوایی از آنها برنیامده بود... شاید زیباترین آن نواها هاینریش فوناشتاین ا جوان بود که ناکام از دنیا رفت و حتی یک بار نیز با احتیاط اجازه گرفت و سه روز به سیلس ماریا آمد و برای هرکس توضیح می داد که به خاطر دیدار از انگادین نیامده است. این انسان برجسته که در کمال ساده دلی نجیبزادگان پروس پا به مرداب واگنر گذاشته بود (و افزون بر

۱. فیلسوفی جوان که پیرو واگنر بود (۱۸۵۷ - ۱۸۸۷) و زیبایی شناسی را بنیان فلسفه میدانست.

این به مرداب دورینگ ۱)، در این سه روز گویی با طوفان آزادی جون كسى دگرگون شده بود كه ناگهان او را به بلنداى خويش مى برند و بال پرواز می یابد. پیوسته به او می گفتم که دلیل این امر هوای پاک آن بالاست و هرکس در ارتفاع ۶۰۰۰ پایی بالای بایرویت باشد، چنین می شود، اما نمی خواست حرفم را باور کند... اگر هم با این همه گاهی سوءرفتاری خرد و کلان از من سر زده باشد، دلیل آن «خواست» یا دستکم «خواستی شرورانه» نبوده است، چون من بیش تر (همین چند سطر پیش نیز به این نکته اشاره کردم) از آن نیکخواهی شِکوه کردم که سبب شده است تا در زندگی مرتکب هیچ حماقتی نشوم. تجربههای من برایم این حق را ایجاد می کند که به رانه های «غیر خودخواهانه» و تمامی «عشق به دیگران» درواقع بدبین باشم. این عشق از دیدگاه من ضعف و ناتوانی در برابر تحریک هاست و همدردی در انحطاط خود فضیلت است. من افراد اهل همدردی را سرزنش میکنم، زیرا در آنان شرم، بزرگداشت و حسّ ظریفِ فاصله ها به آسانی از بین می رود و همدر دی خیلی زود بوی عوام را می دهد و این رفتار بد سبب اشتباه دیگران می شود و دستان اهل همدردی ممکن است در صورت لزوم در سرنوشتی سترگ، ویرانگرانه، در تنهایی پرزخم باشند و در اثبات حق گناهان سنگین مداخله کنند. چیرگی بر این همدردی به نظر من از جملهی فضیلتهای عالی است. در «وسوسهی زرتشت» موردی را مطرح ساختم که فریاد مددجویی به گوش او میرسد و همدردی چون آخرین گناه به نظرش می آید، گویی اختیارش را از کف او خواهد ربود. تسلط بر چنین حالی و ماندن در آن بلندای پاک ایفای وظیفه ی خویش و دوری از رانه های پست و کوته بینانه که در

۱. کارل اویگن دورینگ (۱۸۳۳ ـ ۱۹۲۱)، فیلسوف و اقتصاددان آلمانی که شیوهای از اندیشه های نیمه ماتریالیستی را تدریس می کرد و انگلس نیز کتابی در رد نظریهی او با عنوان «آنتی دورینگ» نوشته است.

رفتارهای به اصطلاح ایثارگونه مشاهده می شود، سنجش یا شاید آخرین سنجشی است که زرتشت باید از آن سرفراز بیرون آید، یعنی همان اثبات قدرت خویش...

### ۵

از جنبهای دیگر نیز من باز هم کاملاً شبیه پدرم و ادامهی حیات او پس از مرگی بس زودهنگام هستم. درست چون کسی که هرگز بین همسانان خود زندگی نکرد و مفهوم «کفاره» چون مفهوم «حقوق برابر» برای او غیرقابل درک است، من نیز در مواردی که حماقتی بس بزرگ یا کوچک علیه من سر میزند، از هر نوع تلافی جویی و دفاع از خویشتن خودداری می کنم، حال دفاع و «توجیه» به هر میزان که آسان باشد، تفاوتی ندارد. شیوهی تلافی من آن است که با سرعت هرچه تمام امری هوشمندانه را در ازای آن حماقت انجام می دهم، به این امید که دیگری شاید آن را دریابد. به زبان تمثیل، یعنی ظرفی مربا می فرستم تا از شر آن ماجرای ترشیده رهایی یابم... تنها یک جنبه از رفتار من بد است، یعنی شک نباید کرد که خیلی زود «تلافی» میکنم و خیلی زود فرصت می یابم تا از آن «بدخواه» (در عین حال از بابت آن بدخواهی) سپاسگزاری کنم و یا از او چیزی را طلب کنم که اهدای آن فراتر از اهدای صرف است... حتی به نظر من خشن ترین سخن، خشن ترین نامه، بهتر و صمیمانه تر از سکوت است. آنانی که سکوت میگزینند، پیوسته فاقد لطافت و نزاکت قلبی هستند. سكوت نوعي مخالفت و فرو بلعيدن است و الزاماً شخصيت (و معده) را خراب میکند. تمامی سکوتکنندگان دچار سوءهاضمه هستند. میبینیم که من نمی خواهم خشونت را بی ارزش بدانم، زیرا خشونت انسانی ترین شکل تقابل و در بحبوحهی این ظرافتهای نوگرا از نخستین فضیلتهای

ماست. اگر به قدر کافی غنی باشیم، ظلم به دیگران خود نیک بختی است. اگر خدایی بر زمین نازل می شد، کاری جز ظلم نمی کرد، منظورم تنبیه نیست، بلکه بر دوش کشیدن گناه کاری خدایی بود.

### ٦

رهایی از آزردگی، روشنگری در باب آزردگی، کیست که بداند من تا چه سان در نهایت این امور را مرهون بیماری طولانی خود بوده ام! مسأله اصلاً آسان نیست، یعنی باید آن را فراتر از قدرت و ضعف تجربه کرد. اگر بتوان امری را در مقابله با بیماری و ضعف مطرح کرد، همین نکته است و در آن همان غریزهی واقعی سلامتی نهفته است که غریزهی تدافعی و تهاجمی را سست می کند. دیگر نمی توانیم از هیچ امری رهایی یابیم، از عهدهی آن برآییم و آن را بتارانیم و از این رو تمامی امور احساس ما را جریحه دار می کند. این چنین انسانها و امور گستاخانه به ما نزدیک می شوند و تجربه ها بر ما تأثیری ژرف می نهد و خاطره ها زخم هایی چرکین می شود. بیماری خود نوعی آزردگی است. برای مبارزه با آن بیماری تنها یک درمان وجود دارد که من از آن یاد خواهم کرد، این درمان جبرگرایی روسی، آن جبرگرایی بدون سرکشی است که بر آن اساس، هر سرباز روسی که لشکرکشی برایش دشوار باشد، در نهایت میان برفها دراز میکشد. هیچ امر دیگری را درنمی یابد، هیچ تردیدی به خود راه نمی دهد و نمی پذیرد و اصلاً هیچ واکنشی نشان نمی دهد... خردِ سترگ این جبرگرایی که همیشه شجاعت برای مرگ نیست و در شرایط خطر ممكن است جان فرد را حفظ كند، كاهش سوخت و ساز بدن و آهستهتر ساختن آهنگ آن و نوعی میل به خواب زمستانی است. چندگامی در این وادی منطق فراتر میرویم و مرتاضی را می بینیم که هفته ها در گور

مي خوابد... زيرا اگر فرد واكنش نشان دهد، خيلي زود نيرويش را به هدر مى دهد و به همين دليل نيز هيچ واكنشى نشان نمى دهد و اين عين منطق است. با هیچ چیز سریعتر از آزردگی نمی توان نیروی خود را سوزاند. عصبانیت، زخم بیمارگونه، ناتوانی در انتقام، علاقه، عطش انتقام و مسمومیت از هر جنبه، بیشک بدترین شیوهی واکنش برای فرد خسته است و هدر دادن سریع نیروی اعصاب، افزایش بیمارگونهی تخلیهی روانی و برای مثال ترشح سریع صفرا و ورود آن به دستگاه گوارش می شود. آزردگی ممنوع ترین کار فینفسه برای بیمار است و متأسفانه بسیار ناگوار و ورطهی نابودی اوست. این نکته را بودا، آن فیزیولوژیست، دریافته بود. «دین» او که بهتر بود نام آن را بهداشت مینهادند تا آن را با اموری ذلت بخش چون مسیحیت درهم نیامیزند، تاثیرش نهفته در تسلط بر آزردگی است، یعنی رهایی روح از آزردگی، نخستین گام سوی بهبودی است. «با خصومت، دوستی پایان نمی پذیرد، بلکه با دوستی خصومت پایان می گیرد»، این سرلوحهی آموزههای بوداست و این سخن اخلاق نیست، بلکه آموزهای از فیزیولوژی است. آزردگی برآمده از ضعف برای هیچکس بیش از خود فرد ضعیف زیان آور نیست یا از جنبهی دیگر، هرجا که سرشتی غنی مطرح می شود، احساسی بیهوده، احساس حفظ تسلط دلیل بر غناست. هرکس با آن سختگیری آشنا باشد که در فلسفهی من با آن به مبارزه با حسّ انتقام جویی و کینهورزی تا سرحد آموزهی «ارادهی آزاد» پرداخته میشود (نبرد با مسیحیت تنها جزبی از آن است)، درخواهد یافت، چرا در این جا رفتار شخصی و اطمینان غریزی خویش را در عمل مطرح می سازم. در دوره ی تباهی این کار را زیان آور می دانستم و جایز نمی پنداشتم و همین که زندگی دوباره غنی و افتخار آمیز شد، باز هم چون کاری پست خویشتن را از آن بازداشتم. آن «جبرگرایی روسی» که از آن سخن گفتم، هنگام این کار بر من روشن ساخت که به آن موقعیتها، مکانها، خانهها، جماعتهای غیرقابل تحملی سالها چسبیده بودم که از روی تصادف نصیب من شده بود و این کار بهتر از تغییر آنها و احساس امکان تغییر در آنها و دلخوش داشتن به آنها بود... اختلال در این جبرگرایی من و هشیاری به جبر از آن، در آن هنگام برایم بسی مهلک بود. پنداشتن خویش در قالب جبر و «جز این» نخواستن در چنین شرایطی خردمندی سترگی بود.

### 1

موضوع دیگر جنگ است. شیوهی من جنگیدن و حمله از غرایز من است. توان دشمن ورزی و دشمن بودن خود نیاز به سرشتی قدرتمند دارد و در هر حال در هر سرشت قدرتمندی می توان آن را یافت. این سرشت نیازمند مقاومتهاست و از این رو به جستجوی مقاومت می پردازد، یعنی شور و احساس تهاجمی بیش از حسّ انتقام و ضعف از جمله ضرورتهای قدرتمندی است. برای مثال، زن انتقام جوست و این حسِّ او همچون حساسیت نسبت به بدبختی دیگران ناشی از ضعف است. قدرت فرد مهاجم در جامعهای که او وابسته به آن است، حدی معیارگونه دارد. هر رشدی در کندوکاو برای یافتن خصمی قهارتر یا مسألهای دشوارتر بیان می گردد، زیرا فیلسوفی که ستیزه جوست، نیازمند مسایلی برای نبرد است. وظیفه آن نیست که بر مقاومت ها چیرگی یافت، بلکه باید بر مسایلی چیره شد که به تمامی توان، انعطاف پذیری و استادی در کاربرد سلاحها و دشمنی همسان نیازمند است ... برابری در برابر دشمن نخستین شرط هماوردی صادقانه است. هرجا تحقیر روا می دارند، نمی توان ستیزه جویی کرد و هر جا فرمان می دهند و امری را زیر سلطه ی خویش می بینند، باید به ستیزه جویی پرداخت. جنگجویی من خلاصه در چهار

اصل است. نخست، من تنها به اموری حمله میکنم که پیروز باشند و در صورت لزوم صبر پیشه می سازم تا این امور به پیروزی دست یابند. دوم، تنها به اموری حملهور می شوم که در مبارزه با آن هیچ یار و یاوری نیابم و تنها باشم، یعنی تنها آبروی خود من برود... من هیچگاه گامی برنداشتهام كه رسوايي برانگيز نبوده باشد. اين معيار رفتار صحيح من است. سوم، من هیچگاه به افراد حمله نمی کنم و تنها برای فرد چون ذرهبینی قوی می شوم که با آن می توانم این وضعیت ضرورت عمومی و در عین حال خزنده و اندكى دريافتنى را قابل مشاهده سازم. به همين دليل هم به داويد اشتراوس احمله کردم، یعنی دقیق تر آن که به موفقیت کتابی پیر و فرتوت در «نظام آموزشی» آلمان حمله کردم و این چنین افتان و خیزان آن را به كارى صحيح واداشتم... به همين دليل هم به واگنر و پيروان او حمله كردم و دقیق تر بگویم به نادرستی، به آن نیمه ستیزه جویی غریزی «فرهنگ» ما حمله کردم که در آن زیرکان را با ثروتمندان و متأخران را با بزرگان اشتباه می گیرند. چهارم، من تنها به اموری حمله می کنم که در آن هر گونه تفاوت فردی ناممکن است و هیچ پسزمینهای از تجربههای ناگوار وجود ندارد. برعکس، حمله از نظر من دلیلی بر نیکخواهی و در صورت لزوم سپاسگزاری است. افتخار و مباهات میکنم که نام من را با امر یا شخصی مطرح سازند، تفاوت نمي كندكه برله يا عليه من باشد. اگر با مسيحيت به ستیزه می پردازم، حق دارم، زیرا از آن هیچ مانع و خصومتی ندیدهام و جدى ترين مسيحيان پيوسته به من لطف كردهاند. من خود، اين دشمن تمام عیار مسیحیت، اصلاً در فکر آن نیستم که به فردی خاص آن سیهروزی هزاران ساله را منسوب کنم.

۱. داوید فریدریش اشتراوس (۱۸۰۸ ـ ۱۸۷۴)، متأله و فیلسوف آلمانی. از پیروان هگل بود و توصیف انتقادی او از «زندگی مسیح» بسیار شهرت دارد.

#### X

آیا اجازه دارم تا بیپروا به آن آخرین ویژگی سرشت خود اشاره کنم که در آمد و شد با انسانها حتی مشکلی کوچک را برایم فراهم نمیکند؟ از ویژگی های خاص من آن حساسیت غریزهای پاک است که نزدیکی یا (جـه مـی گویم؟) درونـی ترین «انـدرونهی» هـر روحی را از دیدگاه فیزیولوژیک درک میکند و میبوید... من با این حساسیت شاخکهایی فیزیولوژیک دارم که با آنها هر رمز و رازی را لمس میکنم و بر آن چیره می شوم، یعنی همان کثافت پنهان بسیار بر زمینه ی برخی از سرشتها را حس می کنم که شاید به دلیل خون ناپاک باشد، اما با تربیت، ظاهری خوب به آن دادهاند و من در اولین تماس آن را درمی یابم. اگر به درستی مشاهده کنم، آن سرشتهایی که تاب پاکی مرا نمی آورند، احتیاط ناشی از انزجار مرا درمی یابند و این چنین عطرآگین نمی شوند... همانگونه که پیوسته خو گرفتهام (خلوص مطلق با خودم شرط هستی من است و در شرایط ناپاک می میرم)، پیوسته در آب یا در هر عنصر کامل، زلال و درخشندهای شنا میکنم و خود را می شویم و آب را به هر سو می پاشم و این کار در آمد وشد با انسانها سبب سنجش شکیبایی من میشود. انسانیت من نهفته در چگونگی وجود انسانی نیست، بلکه در تحمل دریافت احساس اوست... انسانیت من چیرگی دایمی بر خویشتن است. اما من محتاج تنهایی هستم، منظورم آن است که به سلامتی، ژرفنگری در خویشتن و تنفس هوای سبک و آزاد نیاز دارم... تمامی کتاب زرتشت من شعری دیتی رامبی در باب تنهایی یا اگر درست سخن مرا دریافته

۱. گونهای ترانههای کهن در یونان باستان که در ستایش دیونیزوس می سروده اند. به نظر می رسد قدمت دیتی رامب بیش از تراژدی بوده است و در سده ی پنجم پیش از میلاد نیز پیندار و تیموتئوس شعرهایی در این زمینه سروده اند.

باشید، پاکی است... و خوشبختانه از حماقت پاک نیست. هرکس که چشم بینایی برای مشاهده ی رنگها داشته باشد، بر این اثر نام الماس را خواهد نهاد. نفرت از انسان، از «رجّالهها» سترگ ترین خطر من بوده است... آیا می خواهید سخنانی را بشنوید که با آنها زرتشت رهایی از این نفرت را مطرح می کند؟

چه بر سرم آمد؟ چگونه از این نفرت رهایی یافتم؟ چه کسی به چشمانم توانِ دیدن داد؟ چگونه در آن بلنداها به پرواز درآمدم که هیچ رجالهای در آن جا کنار چاه نمی نشیند؟

آیا همان نفرت، خود تاب پر کشیدن و نیروی لایزال به من نداد؟ به راستی چنین است، باید به بلندترین مکانها پر میکشیدم تا بار دیگر چشمهی لذت را بیابم!

آه، ای برادران، آن را یافتم! این جا در بلندترین مکان، چشمه سار لذت می جوشد! این جا آن زندگی وجود دارد که هیچ رجاله ای با ما در نوشیدن آن هم باده نخواهد شد! ای چشمه سار لذت، شگفتا که چه پرقدرت بر من جاری شدی! بارها جام ما را تهی ساختی تا دگرباره لبریزش کنی. و من باز هم باید بیاموزم که با فروتنی فزون تری نزدیک تو شوم و دلم نیز بی صبرانه سر در راه تو نهاده است.

آه، دل من که بر آن تابستان، کوتاه، داغ، جنون آمیز و بس نیک بخت می سوزد، این دلِ تابستانی من چه بسیار در طلب خنکای توست!

آن غم دیرهنگام بهارم گذشت! آن لکههای برف شرارت من در آغاز تابستان رخت بربست! سراپا تابستان شدهام، ظهر تابستان ـ تابستانی در بلندترین مکان با چشمهسارانی

خنک و سکوتی نیک بختانه.

آه، ای دوستان بیایید تا این سکوت بس نیک بختانه تر شود! زیرا این سکوت بلندای ما و زادگاه ماست و در این بلندای ستیغ کوه، ما رها از هر ناپاکی و عطش، زندگی میکنیم. ای دوستان، چشمان پاک خویش را بر چشمه سار لذت من بگشایید! چگونه ممکن است که این چشمه کدر و تار شود؟ با زلالی خویش به خنده ی شما پاسخ خواهد داد. بر درخت آینده آشیانه ی خویش را می سازیم و عقابان برای ما تنهایان با منقار خویش طعام می آورند!

به راستی آن طعامی نیست که هیچ ناپاکی در آن همسفره ی ما شود! آنان غرق در توهم خویش آتش میخورند و پوزههای آنان خواهد سوخت.

به راستی برای ناپاکان هیچ کاشانهای نخواهیم ساخت! جان و جسم آنان تنها غاری یخزده است!

سر آن داریم که چون تندبادی بر فرازِ آنان زندگی کنیم. همجوار با عقابان، همجوار با برف، همجوار با خورشید، آری، زندگی تندبادهای قدرتمند چنین است.

من نیز می خواهم چون باد روزی در میان آنان بوزم و با روح خویش نفسِ روح آنان را بگیرم. آری، آینده ی من چنین خواهد بود.

به راستی، زرتشت تندبادی برای تمامی مناطق پست است و با چنین پندی دشمنان خویش و تمامی کسانی را پند می دهد که کف بر دهان می آورند و می گویند:

مراقب باشيد تا برخلاف جهت باد تف نكنيد!...

## چرا چنین هوشمندم

1

چرا من بیش تر می دانم؟ راستی چرا من چنین هـوشمندم؟ هـرگز در باب پرسشهایی به تفکر نپرداختهام که اصلاً پرسشی نیستند (یعنی نیروی خود را به هدر ندادهام). درواقع مسایل دینی را هم برای مثال بنابر تجربهی خویش نمی شناسم و کاملاً فراموش کردهام که باید تا چه حد «گناهکار» باشم. به همین سان نیز آن معیار مشخص برای عذاب وجدان را هم ندارم. براساس آنچه شنیده ام، به نظرم می رسد که عذاب وجدان چندان امر مهمی نیست ... دوست ندارم عملی را پس از انجام آن به فراموشی بسپارم، ترجیح میدهم که پایان ناگوار و کل پیامدها را ورای مسألهی ارزشها در نظر آورم. در پایان ناگوار به راحتی آن نگرش درستی را نسبت به امری که انجام دادهایم، از دست می دهیم و عذاب وجدان به نظر من نوعی «شور چشمی» است. حفظ آن کاری که با ناکامی مواجه می شود، در نزد خویشتن به دلیل ناکامی از اجزاء اخلاق من است. «خدا»، «نامیرایی روح»، «رستگاری»، «جهان دیگر»، همگی مفاهیمی صرف است که هیچ توجه و دقتی صرف آنان، حتی در دوره ی کودکی نکردهام، شاید هم هرگز به کفایت کودک نبودهام؟ من کفر را به هیچ روی نتیجه و یا حتی كمتر از آن، واقعهاى نمى دانم، بهنظر من اين موضوع غريزى است. من

بیش از حد کنجکاو، مشکوک و جسور هستم تا پاسخی خشک و ثابت را بیذیرم. خدا پاسخی خشک و ثابت و امری ناخوشایند برای ما اندیشمندان است و حتی در اصل نوعی ممنوعیت خشک و ثابت برای ماست، زیرا می گوید: نباید بیندیشید!... اما مسألهای دیگر که به «سلامتی بشریت» مربوط است و من بیش از کنجکاوی به متألهان، به آن حلاقه دارم، مسألهى تغذيه است. شايد بتوان براى درك اين موضوع آن را چنين بیان کرد: «چگونه باید تغذیه کنی تا به حداکثر نیرو، فضیلت در سبک نوزایی و آزادی اخلاقی دست یابی؟» تجربه های من در این زمینه بدتر از آن است که بتوان فکر کرد و از این نکته شگفتزدهام که چنین پرسشی را این همه دیرهنگام شنیدهام و از این تجربهها این همه دیرهنگام «دانش» آموختهام. تنها پوچی نظام آموزشی آلمانی («آرمانگرایی» آن) تا حدودی بیانگر این نکته است که چرا در این زمینه تا سرحد قداست عقبمانده بودهام. این «نظام آموزشی» که از همان ابتدا به شاگردان می آموزد واقعیت را نادیده انگارند و یکسره در پی هدفهای دشوار و به اصطلاح «آرمانی» بروند، برای مثال «آموزش کلاسیک»، دلیل این امر است (گویی فرد از ابتدا محکوم نبوده است که «کلاسیک» و «آلمانی» را در یک مفهوم وحدت بخشد! و حتى اسباب شادكامي هم هست). لحظهاى يك فرد «تحصیل کرده ی کلاسیک» اهل لایپزیگ را در نظر آورید! درواقع تا پایان سنین پختگی خویش پیوسته غذایی بد خورده بودم، به اصطلاح اخلاقی «غیر شخصی»، «با ایثار» و «نوع دوستی» که خیرش ارزانی آشپزان و دیگر همکیشان مسیحی باد. برای مثال با آشپزی لایپزیگی، همزمان با نخستین مطالعهی آثار شوینهاور (۱۸۶۵) «خواست زندگی» را مردود دانستم. مسألهى نابود كردن معده به دليل غذاى ناكافي را به نظر من همان آشيزى یاد شده به گونهای شگفتانگیز و نیک حل میکند. (میگویند در سال ۱۸۶۶ دگرگونی اساسی در آن پدید آمد.) اما آشپزی آلمانی در کل چه

گناههایی که بر وجدانش سنگینی نمی کند! سوپ پیش از صرف غذا (که هنوز در کتابهای آشپزی ونیزی سدهی شانزدهم از آن با نام غذای آلمانی یاد می شود)، گوشت زیادی پخته، سبزی چرب و بُر آرد و تبدیل ناشیانهی شیرینی به نازکی کاغذ! تازه اگر میل حیوانی به باده گساری راکه البته فقط مخصوص آلمانی های کهن نبود، به آن بیفزاییم، به کنه روح آلمانی از میان آن دل و روده های تیره و تار پی می بریم... روح آلمانی نوعی سوءهاضمه است و با هیچ امری پایان نمی پذیرد. اما غذای انگلیسی که در مقایسه با غذای آلمانی و حتی فرانسوی، نوعی «بازگشت به طبیعت» و درواقع آدم خواری است، اصلاً با غریزهی من جور درنمی آید. به نظر من این نوع غذا پای روح را سنگین و شبیه پاهای زنان انگلیسی میکند... بهترین آشیزی در پیهمونته است. مشروب برای من زیان آور است و یک لیوان شراب یا آبجو برای یک روز کامل من کافی است تا زندگی را بر من «جهنم» سازد. افراد کاملاً متضاد با من در مونیخ زندگی می کنند. فرض بگیریم که من این موضوع را اندکی دیر دریافتم، اما از همان اوان کودکی این نکته را به تجربه دریافته بودم. در جوانی فکر میکردم که باده گساری چون مصرف دخانیات یکی از آن لذتهای مردان جوان است، ولی بعدها دریافتم که عادتی ناپسند است. شاید در این قضاوت سختگیرانه شراب ناومبورگ نیز موثر بوده باشد. برای آن که باور کنم شراب سرخوشی می آورد، باید مسیحی می بودم و خود می گویم که این باور یاوه و پوچ است. عجیب آن است که در این بدخلقی های شدید با مقدار کمی الكل بسيار رقيق مست ميكنم و با مقدار بيش تر الكل مبدل به دريانورد می شوم. در جوانی بسیار در این باب دلیر بودم. رساله ای طولانی به زبان لاتینی را در یک شب نگاشتم و حتی رونویسی کردم و با جاهطلبی نهفته

۱. منطقهای در شمال غربی ایتالیا و هممرز با فرانسه و سوئیس.

در قلم خود به تقلید از سالوست ابا شدت و حدت خاصی این کار انجام گرفت و چند بطری دهانگشاد مشروب بر آن زبان لاتین افزودم و این کار را زمانی کردم که شاگرد شایستهی مدرسهی شولیفورتا بودم و این کار با فیزیولوژی بدن من و یا حتی شاید با فیزیولوژی بدن سالوست هم در تضاد بود... بعدها، در میانههای زندگی بی شک تصمیم گرفتم که هرگز هیچ نوشابهی «روح افزایی» ننوشم و من که خود مخالف گیاه خواری از سر تجربه درست چون ریشارد واگنری بودم که مرا بی دین کرد، واقعاً به کفایت می دانم که به سرشتهای معنوی باید توصیه کرد از باده گساری بپرهیزند. آب کافی است. من آن مکانهایی را ترجیح می دهم که در آن جا بتوان آب را از سرچشمههای روان نوشید (نیس، تورین، سیلسماریا) و لیوان کوچک آب چون سگی پیوسته به همراه من است. دربارهی شراب حقیقت نیز چنین به نظر می رسد که باز هم درباره ی مفهوم حقیقت، نظری متفاوت از تمامی جهان دارم. جان من بر آب شناور است... و این هم نشانه هایی از اخلاق من است. هضم غذایی مقوی ساده تر از غذایی اندک است. شرط نخست هضم خوب آن است که تمامی معده به فعالیت وادار شود. باید اندازه ی معده ی خود را دانست. به همین دلیل از آن وعدههای طولانی غذایی شما را برحذر میدارم که به نظر من جشنهای قربانی ناقص و سفرهای پر و رنگین است. هیچ غذایی بین وعدهها و هیچ قهوهای نباید خورد، زیرا قهوه جهان را تیره و تار می کند. چای را فقط صبحها باید نوشید. البته به مقدار کم و قوی، زیرا چای اگر کمی ضعیف باشد، زیان آور است و تمام روز را خراب میکند. هرکس در این باب معیار خود را دارد که البته بیش تر تقاوتی کوچک و ظریف است. در آب و هوای بسیار خوب چای را برای آغاز صبح توصیه نمیکنم. در این آب و

۱. سالوست یا سالوستیوس (۸۶ پیش از میلاد ـ ۳۴)، مورخ رومی و طرفدار سزار. مهم ترین ائر او کاتیلینیا است.

هوا باید فنجانی کاکائوی غلیظ و بدون چربی در ابتدا نوشید. باید تا حد ممکن کمتر نشست. نباید هیچ اندیشهای را باور کرد که در هوای آزاد و هنگام حرکت زاده نشده باشد و عضله انیز با آن به جنبش درنیایند. تمامی پیش داوری ها از دل و روده سرچشمه می گیرد. زمانی نیز گفته ام که کار هنگام نشستن گناه واقعی در حق روح القدس است.

## ۲

یس از مسأله ی تغذیه بلافاصله مسأله ی مکان و آب و هوا مطرح می شود. هیچکس در انتخاب محل زندگی خود آزاد نیست و هر کس در پی انجام وظایفی بزرگ باشد که تمامی نیروهای او را بطلبد، در این زمینه فرصت انتخاب بسیار کمی دارد. تأثیر آب و هوا بر **سوخت و ساز** بدن و ایجاد تأخیر یا تسریع در آن چنان است که اگر به خطا مکان و آب و هوای زندگی کسی را تغییر دهند، ممکن است دیگر وظیفه ی خویش را باز نشناسد و حتى او را از آن وظیفه باز دارند و این چنین هیچگاه وظیفهى خویش را درنیابد. قدرت حیوانی او هرگز چنان در وجودش شدت نمی بابد که بتواند به آن آزادی بی حد و حصر در هر امر معنوی برسد که فرد دریابد، من به تنهایی از عهدهی این کار برمی آیم... تنها اندکی کاهلی دل و روده که عادتی ناپسند است، کافی است تا نابغه مبدل به فردی میانه و یا «المانی» شود. فقط همین آب و هوای المان کافی است که آن جسارت دل و رودههای قدرتمند و قهرمانانه را بگیرد. سرعت سوخت و ساز رابطهای دقیق با حرکت یا افلیجی پاهای روح دارد. «جان» خود گونهای از این سوخت و ساز است. اگر مکانهایی را بررسی کنیم که در آنها انسانهایی معنوی وجود دارند یا داشتهاند، یعنی مکانهایی که هزل، آزردگی و شرارت خوشبختانه جزیی از آنهاست، هر جایی که

نابغه ناگزیر سکنی میگزیند، هوایی بسیار خشک و خوب دارد. پاریس، پرووانس، فلورانس، اورشلیم، آتن اثبات میکنند که وجود نابغه بستگی تام به آب و هوای خشک و آسمان پاک دارد، یعنی به سوخت و ساز سریع و امکان جذب نیرویی بزرگ و حتی عظیم. من خود دیدهام که روحی مهم و آزادمنش صرفاً به دلیل فقدان حس بصیرت در انتخاب آب و هوا تنگ نظر، خشک، تخصص گرا و ترشرو شده است. حتی ممکن بود این بلا بر سر خودم نیز نازل شود، البته به شرط آن که بیماری مرا به خرد، اندیشیدن در باب خرد واقعی وادار نکرده بود. حال که تأثیر مسایل آب و هوایی را براساس تمرین طولانی با خویشتن چون ابزاری بسیار دقیق و مطمئن مى توانم دريابم و در سفرى كوتاه نيز، براى مثال از تورين تا ميلان، میزان رطوبت هوا را از جنبهی فیزیولوژیک در وجود خویش می توانم مشخص کنم، با ترس به این واقعیت هراس انگیز می اندیشم که زندگی من تا ده سال آخر، یعنی در سالهای پر خطر زندگی پیوسته در مکانهایی نادرست و ممنوع سپری شده است. ناومبورگ، شولیفورتا، راستی تورینگن، لاییزیگ، بازل، همگی مکانهایی نامناسب برای فیزیولوژی من بود. اگر از دورانِ کودکی و جوانی خود هیچ خاطرهای خوش را در ذهن ندارم، احمقانه است که در این جا دلایل اخلاقی را و از آن جمله كاستى ترديدناپذير جماعتى مناسب حال خود را مطرح كنم، زيرا اين كاستى درست همچون گذشته ها وجود دارد، بى آنكه مرا از شادكامى و دلیری باز دارد. این ناآگاهی از امور فیزیولوژیک و این «آرمانگرایی» لعنتی مصیبت واقعی و امری زاید و حماقت و آن امری در زندگی من است که از آن هیچ امر نیکی ممکن نیست پدید آید و نمی توان آن را جبران و تلافی کرد. من بنابر پیامدهای همین «آرمانگرایی» تمامی خطاها و گمراهی های غریزی و «فروتنی ها» فراتر از وظیفهی زندگی خود را توجیه میکنم، برای مثال، همین که من زبان شناس شدم، چرا دستکم پزشک نشدم یا کاری را برنگزیدم که اندکی چشمانم را بگشاید؟ در دوره ی زندگی در بازل تغذیه روحی من با در نظر آوردن تقسیم بندی روز، استفاده ی کاملاً بیهوده و نادرست از قدرتهای خارقالعاده بود، بی آن که حتی کوچک ترین استفاده ای از این نیروهای کسب شده کنم و به مصرف و جایگزینی این نیروها بیندیشم. هیچ توجه به خویشتن و دقت در آن غریزه ی فرمانده وجود نداشت. در آن زمان فقط خویشتن را با دیگری برابر دانستن، «ایثار»، فراموشی فاصله و خلاصه آن امری وجود داشت که هرگز آن را بر خود نمی بخشم. به پایان کار که رسیدم و به این ترتیب که کارم تقریباً پایان یافت، در باب این نابخردی اساسی زندگی خود، یعنی همان «آرمانگرایی» به اندیشه پرداختم. بیماری، خود مرا بر سر عقل آورد.

#### ٣

انتخاب تغذیه، آب و هوا و مکان و نکته ی سوم که به هیچ روی نباید در آن مرتکب خطا شد، انتخاب شیوه ی استراحت است. در این زمینه نیز هر روحی دارای ویژگی خود است و از این رو مرز مجاز، یعنی امور مفید، مسحدود و مسحدودتر مسی شود. در مسورد مسن مسطالعه از جسمله ی استراحتهاست و در ادامه نیز هر آنچه مرا از قید محیط می رهاند و به گشت و گذار در علوم و ارواح می برد و برایم چندان مهم نیست، از آن جمله است. مطالعه در آن جدیت من سبب استراحت می شود. در زمان فعالیت هیچ کتابی را کنار من نمی بینید و من بسیار مراقب هستم تا کسی در نزدیکی من سخن نگوید و حتی فکر هم نکند. و این یعنی مطالعه... آیا مشاهده کرده اید که در آن حال استراحت ژرف که به آن باروری، روح و در کل تمام وجود فرد محکوم است، اتفاق و هرگونه تحریک بیرونی مانع

كار مي شود و بسى ژرف «تأثير مي نهد»؟ بايد تا حد ممكن از اتفاقها، تحریکهای بیرونی دوری گزید، زیرا گونهای از محصور ساختن خویش از جمله نخستین هوشمندی های غریزی در باروری معنوی است. آیا اجازه خواهم داد تا فكرى بيگانه دزدكي از اين حصار فراز آيـد؟ و ايـن يعنى همان مطالعه ... پس از زمان كار و ثمربخشى، فرصت استراحت هم فرا می رسد و این چنین شما، ای کتابهای دلنشین، نغز و گریزپا به نزد من آیید! آیا این کتابها آلمانی خواهد بود؟... باید شش ماه به عقب بازگردم تا زمانی را در نظر آورم که کتابی را در دست گرفته بودم. چه کتابی بود؟ پژوهشی عالی اثر ویکتور بروشار ۱ با عنوان **یونانی های شکاک** که در آن از لائرتیانای ۲ من به خوبی بهره جسته اند. شکاکان تنها گونهی قابل احترام بین ملت دو تا پنج چهرهی فیلسوفان هستند! در سایر مواقع تقریباً همیشه به کتابهایی پناه می برم که تعداد آنها اندک، اما کتابهایی اثبات شده از دیدگاه من است. شاید شیوهی من خواندن کتابهای زیاد و گوناگون نیست، زیرا اتاق مطالعه مرا بیمار می کند. این نیز از جملهی رفتارهای من نیست که به امور بسیار گوناگون عشق بورزم. احتیاط، حتی دشمنی با کتابهای جدید بیش از «شکیبایی»، «مناعت طبع» و «نوع دوستی» از جملهی غرایز من است... در اصل تعداد کمی از فرانسوی های کهن هستند که من به آثار آنان پیوسته باز می گردم، زیرا من تنها نظام آموزشی فرانسوی را باور دارم و هر آنچه را که در اروپا «نظام آموزشی» مىدانند، سوءتفاهمى مىدانم، آموزش آلماني كه جاي خود را دارد. نادر موارد فرهنگ والاکه در آلمان پدید آمده است، همگی سرمنشأیی فرانسوی داشتند و به خصوص کوزیما واگنر نخستین صدایی بود که در

۱. ویکتور بروشار (۱۸۴۸ ـ ۱۹۰۷) فیلسوف فرانسوی.

۲. نوشته های نیچه در باب دیوجانس.

باب سلیقه سخنانی گفت که من نشنیده بودم... کتابهای پاسکال ارا نمي خوانم، بلكه به آنها در مقام عبرت آموزترين قرباني مسيحيت ابتدا از جنبهی جسمی و سپس فیزیولوژیکی و تمامی منطق این قالب هراسانگیز کل بشریت عشق میورزم. چه کسی میداند که من بخشی از آن خواست جسورانهی مونتانی ۲ را در روح خود دارم؟ شاید حتی در جسم من هم این اندک وجود داشته باشد. سلیقهی هنری من از اسامی مولیر، کورنی " و راسین ۴ با غم در برابر نابغهای پریشان چون شکسپیر دفاع می کند و این امر نیز در نهایت نادیده انگاشته نمی شود که از نظر من فرانسوی های اخیر جماعتی دوست داشتنی هستند. به هیچوجه نیز از نظر دور نمی دارم که در هیچ سده ی دیگر تاریخ نمی توان این همه روانشناسان کنجکاو و در عین حال ظریفی را در یک جا چون پاریس یافت، برای مثال (چون تعداد آنها اصلاً کم نیست) آقـای پـل بـورژه<sup>۵</sup>، پیرلوتی ۶، گیپ۷، مایل هاک۸، آناتول فرانس۹، ژول لومتر۷۱ یا یکی از افراد خاص نژادی قوی، یعنی لاتینی واقعی که به خصوص به او علاقهی وافری دارم، یعنی گی دوموپاسان ۱۱ را نام می برم. بین خودمان بماند، من ایس نسل را حتی بر استادان بزرگ پیش از آنان ترجیح میدهم، زیرا این

۱. بلز پاسكال (۱۶۲۳ ـ ۱۶۶۲)، دانشمند و فيلسوف متأله فرانسوي.

۲. میشل اکم دو مونتانی (۱۵۳۳ ـ ۱۵۹۲) فیلسوف و نظریهپرداز اخلاق فرانسوی.

۳. پیرکورنی (۱۶۰۶ ـ ۱۶۸۴) نمایشنامهنویس فرانسوی.

۴. ژان راسین (۱۶۳۹ ـ ۱۶۹۹) نمایشنامهنویس فرانسوی.

۵ پل بورژه (۱۸۵۲ ـ ۱۹۳۵)، نوبسنده ی کاتولیک و محافظه کار فرانسوی.

۶. پیر لوتی (۱۸۵۰ ـ ۱۹۲۳)، نویسندهی فرانسوی.

۷. گیپ، نام مستمار شاهزاده گابریل دومارتل دو ژان ویل (۱۸۵۰ ـ ۱۹۳۲).

۸. مایل هاک (۱۸۳۱ - ۱۸۹۷)، نویسندهی فرانسوی.

۹. آناتول فرانس (۱۸۴۴ ـ ۱۹۲۴)، نویسندهی فرانسوی.

۱۰. ژول لومتر (۱۸۵۳ ـ ۱۹۱۴)، نمایشنامهنویس و منتقد فرانسوی.

۱۱. كى دوموپاسان (۱۸۵۰ ـ ۱۹۱۴)، نمايشنامهنويس و منتقد فرانسوى.

استادان را فلسفه ی آلمانی فاسد کرده بود. برای نمونه آقای تِن ارا نام می برم که با هگل در درک انسانها و دورههای بزرگ دستخوش خطا شد. هرجا که آلمان راه یافته باشد، فرهنگ فاسد می شود. جنگ در ابتدا روح فرانسه را «آزاد ساخت»... استاندال کی از زیباترین اتفاقهای زندگی من است، زیرا هر آنچه که در آثار او نشانگر آن دوره است، از سر اتفاق رخ داده و کسی به من آثارش را توصیه نکرده است، او با آن چشمان روان شناس خود، با آن توجه به واقعیت است که یادآور نزدیکی با بزرگترین امور واقعی (ناپلئون را از چنگالش می توان شناخت) بود. سرانجام گروه کافران صادق است که کم تر از آنان در فرانسه نشانی می بینیم و تقریباً نوعی خاص و نادر، منظورم همان پروسپر مریمه می بینیم و تقریباً نوعی خاص و نادر، منظورم همان پروسپر مریمه است... شاید خود به استاندال رشک می برم؟ او بهترین لطیفهای را که من نیز می توانستم بیان کنم، از من ربوده است: «تنها عذر خدا برای بخشش نیز می توانستم بیان کنم، از من ربوده است: «تنها عذر خدا برای بخشش ایراد هستی تاکنون چه بوده است؟ خدا...

۴

والاترین مفهوم شاعری را هاینریش هاینه به من ارزانی داشته است. بیهوده در تمامی قلمروی سده ها به جستجوی موسیقی به اینسان شیرین و پر احساس می روم. هاینه آن شرارت الهی را داشت که بدون آن

۱. ایبولیت آدولف بِن (۱۸۲۸ ـ ۱۸۹۳)، منتقد، فیلسوف و نویسنده ی فرانسوی.

۲. استاندال (۱۷۸۳ - ۱۸۴۲)، نویسندهی فرانسوی.

۳. پروسپر مریمه (۱۸۰۳ ـ ۱۸۷۰)، نمایشنامهنویس فرانسوی.

۴. هاینریش هاینه (۱۷۹۷ ـ ۱۸۵۶)، شاعر و نویسنده ی آلمانی که مدت زیادی از عمر خود را در پاریس گذراند.

نمي توانستم خود راكامل بپندارم (من ارزش انسانها و نژادها را براساس میزان ضرورت توانایی جداسازی خدا از ساتیرها میسنجم). عجب تسلطی بر زبان آلمانی داشت! روزی خواهند گفت که هاینه و من در نهایت نخستین هنرمندان زبان آلمانی بودهایم و آثار ما فاصلهای زیاد از تمامی آثاری دارد که تنها زبان آلمانی ارزانی داشته است. من بیشک با مانفرد بایرون اخویشاوندی نزدیکی دارم و تمامی این ورطهها را در وجود خویش یافتم. سیزده ساله بودم که تجربهی این کار را داشتم. هیچ سخنی برای آنانی ندارم که جرأت میکنند و در حضور مانفرد از فاوست<sup>۲</sup> سخن می گویند، تنها آنان را نگاه می کنم. آلمانی ها توان کافی برای درک مفاهیم بزرگ را ندارند و دلیلش هم شومان است. من خود بر اثر ناراحتی از این فرد اهل ساکسن بی مزه، قطعهای برای مانفرد ساختم و هانس فون بولو ۴ گفت که هرگز همانند آن را بر صفحه ی نت ندیده و این تجاوزی به الههی شعر، اوترب، است. اگر در پی والاترین عبارت برای شکسپیر باشیم، تنها می توان گفت که او فقط قالب سزار را مطرح کرده است. به این شیوه نمی توان به مسایل پی برد و بنابر آن یا چنین است یا چنین نیست. شاعر بزرگ تنها از واقعیت خویش تا آن حد بهره می جوید که نتواند دریس آن اثر خویش را پنهان دارد... هر بار که نگاهی به زرتشت خود می اندازم، نیم ساعتی در اتاق این سو و آن سو می روم و نمی توانم در نبرد سخت خود بر آن گریهی شدید چیره شوم. هیچ متنی جانگدازتر از آثار شکسپیر نمی شناسم، یعنی انسان باید چه رنجهایی کشیده باشد که

۱. لرد بایرون (۱۷۸۸ ـ ۱۸۲۴)، شاعر و نویسنده ی انگلیسی که مانفرد شخصیت اصلی یکی از شعرهای اوست.

۲. فاوست، قهرمان نمایشنامهی تراژیک فاوست اثر گوته.

٣. روبرت شومان (١٨١٠ ـ ١٨٥٤)، آهنگساز آلماني.

۴. هانس گویدو فرایهرفون بولو (۱۸۳۰ ـ ۱۸۹۴) رهبر ارکستر و آهنگساز آلمانی و پیرو ریشارد واگنر.

چنین از سر ضرورت به لودگی بپردازد! - آیا هاملت را درک میکنیم؟ نهشک، بلکه احساس اطمینان است که عقل از سر ما میبرد... اما باید برای این احساس ژرف، عمیق و فیلسوف بود... ما همگی از حقیقت میهراسیم... و لرد بیکن ۱، آن بنیانگذار، آن خود آزارِ این گونهی شگرفِ ادبیات است. اصلاً یاوه گویی های ترحمبرانگیز آن ذهنهای پریشان و تهی آمریکایی چه ربطی به من دارد؟ اما نیروی قدر تمند ترین واقعیت مشاهده ی رویا نیز با قدر تمند ترین نیروی عمل، عملی عظیم و جنایت جور درمی آید و اصلاً این نکته را شرط وجود خود میداند... مدتهای مفهوم عظیم این کلمه و درک عظمت کار و تجربههای او هیچ نمی دانیم... و لعنت بر شما، ای منتقد (ان) من! فرض کنیم که زرتشت مرا با نامی بیگانه همچون نام ریشارد واگنر می خواندید، این چنین نگرش روشن بیگانه همچون نام ریشارد واگنر می خواندید، این چنین نگرش روشن دوهزار ساله نیز کافی نبود تا دریابیم که مؤلف «انسانی» بسیار انسانی» دوهزار ساله نیز کافی نبود تا دریابیم که مؤلف «انسانی» بسیار انسانی»

٥

این جاکه سخن از استراحتهای زندگی خود میگویم، ضروری است تا نکتهای را مطرح کنم و سپاس بر آن امری گویم که ژرفتر و صمیمانه تر از تمامی امور سبب تجدید قوای من شده است. بی شک این امر آمد و شد صمیمی با ریشارد واگنر بوده است. به نظرم دیگر روابط انسانی ارزش چندانی ندارند و دوست ندارم به هیچ بهایی روزهای

۱. لرد فرانسیس بیکن (۱۵۶۱ ـ ۱۶۲۶)، سیاستمدار و فیلسوف بنیانگذار تجربه گرایی انگلیس.

تریبشن ۱، آن ایام اعتماد، شادکامی و رخدادهای پر ارج را از زندگی خود برانم... نمی دانم دیگران از واگنر چه تجربهای دارند، اما از آسمان دوستی ما هیچگاه لکه ابری گذر نکرد (و به این ترتیب باز هم به فرانسه باز می گردم). هیچ دلیلی ندارم، تنها نیشخندی بر گوشه ی لبانم بر آن جماعت پیروان واگنر نقش بسته است، برای آنانی که باور دارند و واگنر را گرامی می دارند و خود مشابه ی او هستند ... آنگونه که من در ژرفترین غرایزم با هر آنچه که آلمانی است، بیگانهام و از این رو همجواری با آلمانیها مرا دچار سوءهاضمه میکند، نخستین تماس با واگنر نخستین تنفس زندگی من بود و او را در مقام غیرآلمانی نمادی از تضاد و تجسم اعتراض به «فضیلتهای آلمانی» می دانستم. ما که در هوای خفهی مرداب دههی پنجاه کودکانی بیش نبودیم، از سر ضرورت به مفهوم «اَلمانی» شک کردیم و نمی توانستیم کسی جز فردی انقلابی باشیم و به آن حالی تن در دهیم که مستبدی بر آن تسلط داشته باشد. برایم هیچ اهمیتی ندارد که امروزه این مستبد رنگی دیگر گرفته و جامهای سرخ یا لباسسواران مجاری را برتن کرده است... به راستی! واگنر انقلابی بود و از آلمانیها می گریخت... هنرمند در اروپا میهنی جز پاریس ندارد و آن ظرافت پنج حس هنری که شرط درک هنر واگنر است، انگشتانی که بتوانند آن اختلافهای ریز را دریابند و آن ظرافت روانشناسی تنها در پاریس وجود دارد. هیچ جای دیگر نمی توان این شوق در شیوهی بیان، این جدیت در صحنه آرایی را یافت، زیرا جدیت پاریسی سرآمد است. در آلمان هیچکس نمی تواند آن مفهوم جاه طلبی سترگی را درک کند که در روح هر هنرمند پاریسی نهفته است. آلمانی نیک نفس است و *واگنر* اصلاً نشانی از نیک نفسی نداشت... اما در این باره به کفایت سخن گفتهام (در «فراسوی نیک و بد»، صفحه ۲۵۶ ـ ۲۵۷) که واگنر به کجا تعلق دارد و

۱. مکانی در سوئیس.

خویشاوند ترین فرد با او کیست، منظورم آن رمانتیک متأخر فرانسوی، آن نوع بلندپرواز و والای هنرمندانی چون دلاکروا و برلیوز با آن شوق به بیماری، بی درمانی هستی، خشک اندیشی صرف نسبت به شیوهی بیان و آن تسلط تمام و کمال... است. اصلاً نخستین مرید هوشمند واگنر که بود؟ شارل بودلر بیعنی همان کسی که دلاکروا را درک می کرد، یعنی همان آدم منحطی که خود نشانگر نوعی خاص از هنرمندان است. شاید همو آخرین فرد هم بود؟... اما کدام گناه واگنر را هرگز نبخشوده ام؟ این گناه که او خود را به مرتبهی نازل آلمانی ها فرود آورد و پیرو قلمروی آلمانی ها فرود آورد و پیرو قلمروی آلمانی ها شد... هرجا آلمانی پا می گذارد، فرهنگ تباه می شود.

٦

با همه ی این احوال من نمی توانستم جوانی خود را بدون موسیقی واگنر تاب آورم. زیرا من محکوم بودم آلمانی باشم. اگر بخواهیم از فشار غیرقابل تحمل زندگی رهایی یابیم، حشیش لازم است. خوب، من به واگنر نیاز داشتم. واگنر پادزهر تمامی امور متعالی آلمانی یا همان زهر بود و من بر سر این نکته هیچ بحثی ندارم... از همان لحظه ای که قطعه ی پیانوی تریستان به وجود آمد (تبریک جناب فون بولوا) من پیرو واگنر بودم. آثار قدیمی تر واگنر را پست تر از خویش و رذیلانه، بسی «آلمانی»... می دانستم. اما امروز نیز هنوز در جستجوی اثری با همان سحرانگیزی پرمخاطره و بی نهایت شیرین و هراس انگیز تریستان هستم و بیهوده در تمامی هنرها چنین امری را جستجو می کنم. سِحر تمامی حس بیگانگی

۱. فردینان ویکتور اوژن دلاکروا (۱۷۹۸ ـ ۱۸۶۳)، نقاش بزرگ دورهی رمانتیک فرانسه.

۲. لوئي اكتور برليوز (۱۸۰۳ ـ ۱۸۶۹)، آهنگساز رمانتيک فرانسوي.

۳. شارل بودلر (۱۸۲۱ -۱۸۶۷)، شاعر و نویسنده ی فرانسوی.

لئوناردو داوینچی با نخستین نغمههای تریستان از بین می رود. این اثر والاترين اثر *واگنر* است. واگنر با استادان نغمه سرا صرفاً خستگي ناشي از این اثر را از بین برد. سلامتی بیش تر همان عقب گردِ در سرشتی چون واگنر است ... خود را به نهایت نیک بخت می دانم که در زمانی به جا و بین آلمانی ها زیستم تا برای این کار پخته شوم. آری، کنجکاوی روانشناس تا این حد در وجودم فزونی میگیرد. جهان برای آن کس که هیچگاه بهقدر کافی برای این «شهوت جهنم» نبالیده باشد، فقیرانه است و به جا و درست است که در این جا عبارتی پر رمز و راز را به کار بریم. فکر میکنم بهتر از دیگران آن عظمتی را می شناسم که *واگنر* قادر به شناخت آن بود و مى توانست پنجاه عالم لذتهاى غريبي را پديد آورد كه هيچكس توانِ پرواز به آن جا را نداشت و من چنان قوی بودم که می توانستم از مشکوک ترین و خطرناک ترین امور به نفع خود سود جویم و با آنها قوى تر شوم و از اينرو واگنر را نيكوكارترين فرد در زندگى خود می خوانم. این خویشاوندی و تحمل رنج ژرفتر ما از دیگر انسانهای سدهی حاضر سبب خواهد شد که تا ابد نام ما را در کنار هم ببرند. همانگونه که بی شک واگنر را آلمانی ها درست نفهمیدند، در مورد من نیز شکی ندارم و تخواهم داشت که چنین می شود. دو سده در آموزش فیزیولوژی و هنر بر شما پیشی گرفتهام، ای ژرمنهای عزیز ا... اما کسی نمي تواند بر اين حال پيشي گيرد.

## 1

سخنی دیگر برای گوشهای برگزیده دارم و آن ذکر این نکته است که مراد من از موسیقی چیست. موسیقی باید شاد و ژرف چون عصری در آغاز پاییز باشد. موسیقی باید خاص، آرام، ظریف، چون زنی شیرین و

کوچک قامت، فروتن و ظریف باشد... هرگز نمی پذیرم فردی آلمانی بتواند دریابد که موسیقی چیست. آنانی را که موسیقیدان آلمانی می نامند و به خصوص بزرگ ترین آنان، خارجیها، اسلاوها، کرواتها، ایتالیاییها، هلندی ها یا یهودی ها هستند. در غیر این صورت آلمانی هایی از نژاد قوی، آلمانی هایی منقرض شده چون هاینریش شوتس ، باخ و هندل هستند. من هنوز چنان لهستانی هستم که در مقابله با شوپن بتواتم بازماندهی موسیقی را مطرح سازم و به سه دلیل سرود زیگفرید واگنر و شاید قطعهی لیست را که در اجرای عالی موسیقی سرآمد تمامی موسیقیدانان است، برگزینم و افزون بر این هر آنچه راکه در آن سسوی كوههاى آلب رشد يافته است، برمى گزينم و نيز اين سو را... مى دانم كه نباید روسینی را فراموش کنم و بیش از آن موسیقی مورد علاقهی من در جنوب و موسیقی استاد پیتروگاستی <sup>۲</sup> ونیزی را از یاد برم. منظور من از آن سوی کوههای آلب، تنها ونیز است. اگر در پی واژهای برای جایگزینی موسیقی باشم، تنها واژه ی ونیز را می یابم. نمی توانم هیچ تفاوتی بین اشک و موسیقی قایل شوم و از آن نیک بختی اندیشیدن به جنوب بدون هراس از جنبههای هولناک آن باخبرم.

ایستاده بودم بر پلی چندی پیش در شبی نیلگون. از دوردستها صدای آواز می آمد: قطرههای زرین از آن سطح موّاج

۱. هاینریش شوتس (۱۵۸۵ ـ ۱۶۷۲)، آهنگساز آلمانی و مدیر موسیقی دربار درسدن. ۲. اشاره به نام پترگاست دوست صمیمی نیچه است.

سرچشمه میگرفت. زورقها، نور، موسیقی مستانه در آن شامگاه شناور بود.

روح من، نغمه ی ساز من خواندم، بی آن که کسی مرا ببیند، پنهان نغمه ی زورقرانی لرزان از نیک بختی رنگارنگ. آیاکسی به آوازم گوش داده است؟...

#### ٨

در تمامی آنچه گفتم (یعنی در انتخاب غذا، مکان، آب و هوا و استراحت)، آن غریزه ی حفظ خویشتن بر ما فرمان می راند که غریزه ی دفاع از خود کم ابهام ترین شیوه ی بیان آن است. ندیدن و نشنیدن و دوری گزیدن از بسیاری امور، نخستین هوشمندی و دلیلی بر آن است که وجود ما از روی اتفاق نیست، بلکه ضرورت است. واژه ی معمول برای این غریزه ی دفاع از خود سلیقه است. حکم آن تنها نه گفتن در جایی نیست که آری همان «ایثار» است، بلکه حتی تا حد ممکن کم تر نه گفتن است، یعنی همان جدایی و رهایی از هر آنچه که پیوسته و پیوسته و بارها نه گفتن برای آن ضرورت است. خرد این امر نهفته در آن است که آن هزینههای دفاعی، حتی آن اندکی معمول و مأنوس به فقری نامعمول و کامل مبدل می گردد. هزینههای بزرگ ما همان هزینههای کوچک و معمول است. دفاع و دوری گزیدن، خود هزینهای (نباید در این مورد خود را فریب داد) با مقاصدی منفی و به هدر دهنده ی نیرو است. ممکن است تنها از روی ضرورت دایمی

دفاع به قدر کافی برای دفاع ضعیف شد. فرض کنیم که من از خانهام بیرون می آیم و به جای آن شهر اشرافی و آرام تورین، شهری کوچک در آلمان را پیش روی خود می بینم، در این صورت غریزه ی من نیازمند به موانعی برای راندن تمامی آن مزاحمانی است که در این محیط کسالت بار و پست بر آن تحمیل می شود. یا شهری بزرگ در آلمان را پیش روی خود می بینم با این گاری های بزرگ که در آن جا فرصت روییدنِ هیچ سبزهای را نمی دهند و هر امر، نیک و بد را با خود می برند. آیا در این صورت نباید مبدل به خاربشتی شوم؟ اما خار خود نوعی اتلاف نیرو و حتی تجملی دوگانه است و اگر فرد در انتخاب خار آزاد باشد، تنها به دستانی باز نیاز دارد...

شیوه ی دیگر هوشمندی و دفاع از خویشتن آن است که تا حد ممکن کم تر واکنش نشان دهیم و از موقعیتها و شرایطی بگریزیم که محکوم به آنها هستیم، «آزادی» و ابتکار خویش را رها کنیم و تنها واکنش نشان دهیم. به زبان تمثیل مطالعه ی کتاب را مطرح می کنم. دانشمندی که در اصل تنها کتابها را «زیر و رو می کند» (زبان شناسی که به طور متوسط با حدود ۲۰۰ کتاب چنین می کند)، ابتدا توانایی اندیشیدن خود را از دست می دهد و اگر به این زیر و رو کردن نپردازد، نمی تواند بیندیشد. او آن هنگام که می اندیشد به انگیزه ای (اندیشه ای در متنِ خوانده شده) پاسخ می دهد و صرفاً کار او واکنش است. دانشمند تمامی نیروی خود را صرف تأیید یا رد، نقد اندیشههای دیگران می کند و خود دیگر نمی اندیشد... غریزه ی دفاع از خود در او سست شده است. در غیر این صورت به دفاع غریزه ی دفاع از خود در او سست شده است. در غیر این صورت به دفاع از خود به چشمان خویش دیده ام، آنان سرشتهایی پر استعداد، غنی و را خود به چشمان خویش دیده ام، آنان سرشتهایی پر استعداد، غنی و آزاد هستند که در سنین سی سالگی «تا حد رسوایی کتاب خوانده اند» و چون چوب کبریتهایی هستند که باید آنها را به چیزی کشید تا شعله ور

شوند (و «اندیشهای» بروز دهند). سپیده دمان به هنگام آغاز روز با تمامی سرزندگی، در آن شفق صبحگاهی نیرو، کتاب خواندن به نظر من کاری ننگ آور است!

## ٩

در این جا دیگر نمی شود از پاسخ راستین به این پرسش که چگونه آن مى شويم كه هستيم، طفره رفت. به اين ترتيب به شاهكار هنر حفظ خویشتن یا همان خودخواهیی... میرسیم. درواقع فرض میکنیم که وظیفه، آن شرط و ویژگی سرنوشتساز، از حد میانه بسی فراتر است و به این دلیل هیچ خطری مهیب تر از درک خویشتن با این وظیفه نیست. این كه آنْ مى شويم كه هستيم، مشروط بر آن است كه اصلاً ندانيم چه هستيم. از این دیدگاه حتی خطاهای زندگی مفهوم و ارزش می بابد و بی راهه ها و کورهراههای گاه و بیگاه، تأخیرها، «کمروییها» و تلاشی که ورای آن وظیفه ها است، از جمله ی وظیفه ها دانسته می شود. در این نکته ممکن است فراست فراوان و حتى بالاترين فراست مطرح گردد، يعنى هرجاكه شناخت خویشتن سبب نابودی می گردد، فراموشی خویش، صدم درک صحیح خود، تحقیر و شناختِ حدود و میانه روی از جمله ی امور خردمندانه است. به اصطلاح اخلاقی محبت به دیگران، زندگی برای دیگران و اموری دیگر ممکن است قاعدهای برای حفظ سختگیرانهترین نوع خودخواهي باشد. اين همان مورد استثنايي است كه در آن من خلاف روش معمول و باور خود به جانبداری از رانههای «از خود گذشتگی» می پردازم، زیرا در این جا این انگیزش و رانهها در خدمت خودخواهی و تسلط بر خویشتن است. باید تمامی پوستهی آگاهی را (آگاهی پوسته است) به همان صورت از واجبات بزرگ مصون نگاه داشت و در برابر هر سخن سترگ و هرکنش بزرگ احتیاط کرد! بسی خطرناک است که غریزه

زودهنگام «نایل به درک خویش شود.» در این میان آن «آرمان» نظام بخشى كه ميل به حاكميت دارد، در اعماق رشد ميكند و مي بالد و بعد رفته رفته فرماندهی میکند، آرام آن بیراههها و کوره راهها را پس می زند، آن کیفیت و کوششهای فردی را مهیا می سازد که زمانی چون ابزاری برای ایجاد محدودیت الزامی خواهد بود، به این ترتیب آن توانایی خدمتی را فراهم میکند که پیش تر از وظیفه ی اصلی، «هدف»، «غایت» و «مفهوم» آن هیچ نکتهای را مطرح نکرده است. اگر از این جنبه بنگریم، زندگی من به سادگی لبریز از شگفتی است. برای ایفای وظیفهی سنجش دوبارهی ارزشها شاید به قدرتی بیش تر از آنچه که افراد در نزد یکدیگر به عادت درمی یابند و به خصوص حتی به تضادهای پرقدرتی نیاز است که مزاحم و مخرب كار يكديگر نباشد. سلسله مراتب قدرتها، فاصلهها، هنر تفکیک بدون دشمن تراشی، عدم اختلاط، عدم «آشتی» و تنوعی فراوان که خود در تقابل با هرج و مرج است، همگی از پیششرطهای آن کار پنهان و طولانی و هنر غریزهی من بوده است. آن سرپرستی متعالی تر چنان قدرتمند مطرح شد که من به هیچ روی نمی دانستم که در وجودم چه امری می بالد و تمامی توانایی های من ناگهان، پخته و در کامل ترین شکل آن روزی سر بر خواهد آورد. هیچ به یاد نمی آورم که زحمتی در این راه کشیده باشم و هیچ نشانی از مبارزه را در زندگی من نمی توان یافت، زیرا من سرشتی مخالف قهرمانی دارم. «خواست» و «تلاش» برای امری و «غایت» و «مطلوبی» را در نظر داشتن، همگی را براساس تجربه نمی شناسم. حتی در این لحظه نیز به آینده ی خویش می نگرم (آینده ای گسترده!) که چون دریایی آرام است و همیچ خواستی موجی در آن برنمی انگیزد. من اصلاً در پی آن نیستم که چیزی جز آنچه هست، پدید آید و خود نیز نمی خواهم دگرسان شوم. اما پیوسته چنین زندگی کردهام. هیچ آرزویی نداشتهام. آن کسی هستم که پس از چهل و چهار سال سن

می تواند بگوید که هیچگاه برای افتخار، زنان و پول نکوشیده ام! البته نه به این دلیل که برایم ناممکن بود... برای مثال روزی من هم استاد دانشگاه بودم و پیش از آن هرگز به چنین امری نمی اندیشیدم، زیرا هنوز ۲۴ سال نداشتم. دو سال پیش از آن نیز زبانشناس بودم و چنان زبانشناسی بودم که نخستین اثر زبانشناسی مراکه نخستین کارِ من بود، استادم ریچل به «موزهی راین» داد تا آن را چاپ کنند (با افتخار می گویم که ریچل تنها دانشمند نابغه ای بود که تا امروز دیده ام. او آن فساد دلنشینی را داشت که مشخصه ی می اهالی تورینگن است و بیا آن حتی هر فرد آلمانی، دوست داشتنی می شود، آخر ما خود نیز برای دستیابی به حقیقت دوست داریم که پیوسته از بی راهه ها برویم. به هیچوجه دوست ندارم که با این سخنان این هموطن صمیمی خود، یعنی لئوپلافون رانکه ی باهوش را کم ارزش بدانم...).

1.

در این جا ژرفاندیشی بزرگ ضروری است. از من خواهند پرسید: چرا تمامی این موضوعهای کوچک و بنابر عقاید مرسوم، بی اهمیت را باز گفتهام. من با این کار به خصوص اگر برای وظیفه های بزرگی برگزیده شده باشم، به خود زیان می رسانم. پاسخم این است که این امور کوچک، یعنی تغذیه، مکان، آب و هوا، استراحت و تمامی آن شایست و نشایستهای خودخواهی، فراتر از تمامی مفاهیم و مهمتر از تمامی مسایلی است که

۱. فریدریش ریچل (۱۸۶۶ ـ ۱۸۷۶)، استاد زبانشناس. او بود که نیچه را برای تـدریس در دانشگاه بازل معرفی کرد.

۲. لئوپلدفون رانکه (۱۷۹۵ ـ ۱۷۸۶)، تاریخ پژوه آلمانی. بنابرنظر رانکه وظیفهی تاریخپژوه خلاف نظر متداول در عصر روشنگری آن است که بنابر منابع نشان دهد شرایط واقعی گذشته چگونه بوده است.

تاكنون مهم پنداشته شدهاند. همين نكتههاست كه بايد دگرگونه فراگرفته شود. هر آنچه که بشریت تاکنون با جدیت به آن اندیشیده است، حتی واقعیت هم نیست، بلکه تصوراتی صرف و یا به زبان دقیق تر دروغ هایی برخاسته از غرایز ناپسند سرشتهای بیمار و به نهایت زیان آور است، منظورم تمامی مفاهیمی چون «خدا»، «روح»، «فضیلت»، «گناه»، «جهان آخرت»، «حقیقت»، «زندگی ابدی»... است. اما در پی عظمت سرشت انسانی و «الوهیتِ» او در همین مفاهیم بودند... تمامی برسشهای سیاست، نظم اجتماعی، تربیت به این ترتیب تاکنه و نهایت به گونهای تحریف شدهاند که زیان آورترین انسانها را انسانهایی بزرگ دانستهاند و امور «کوچکی» را مطرح ساختهاند و به نظر من مسایل بنیادین زندگی را تحقیر کردهاند... فرهنگ امروزی ما به نهایت مبهم است... قیصر آلمان را همپایهی پاپ دانستهاند، گویی پاپ دشمن زندگی است!... هر آنچه امروزه ساخته می شود، سه سال دیگر از بین میرود. حال که براساس توانایی خود خویشتن را می سنجم و از آن امری سخن نمی گویم که پس از من فرا خواهد رسید، یعنی فروپاشی، ساختاری بیمانند، من بیش از هر میرای دیگری ادعای واژهی بزرگی را میکنم. خود را با انسانهایی مقایسه میکنم که تاکنون به آنان در مقام انسانهای نخستین احترام نهادهاند، تفاوت مشخص می شود. من این انسانهای به اصطلاح «نخستین» را حتی انسان نمی دانم، زیرا از نظر من آنان موجوداتی معیوب، زادهی بیماری و غرایزی کینهورزانه هستند و درمانناپذیر و در اصل انسانهایی لاعلاج هستند که از زندگی انتقام می گیرند... می خواهم عکس آنان باشم و حق من است که بیش ترین ظرافت برای تمامی نشانه های غرایز سالم را داشته باشم. من هیچ نشانهای از بیماری ندارم و بیهوده در وجودم به کندوکاو برای یافتن خشکاندیشی میپردازند. در هیچیک از لحظههای زندگی من نمی توانند رفتاری مغرورانه یا پرشور و شعف

بیابند. شور و شعف در رفتار از جملهی بزرگیها نیست و هر کس که به این گونه رفتار نیازمند باشد، فردی گمراه است... از تمامی انسانهای خوش سیما یر هیز کنید! زندگی برای من بس آسان شده است و حتی اگر سخت ترین امور را از من بطلبد، باز هم ساده ترین زندگی است. هر کس که مرا در این هفتاد روز پاییزی دیده باشد که در آن یکسره، کارهایی ناب و پراهمیّت را انجام دادهام که هیچ انسان دیگری قادر به تقلید آن نیست یا نمی تواند به آن با مسئولیت برای هزارههای بعدی تظاهر کند، و نمی تواند هیچ نشانی از ناراحتی و حتی فراتر از آن هیچ ظرافت و شادکامی را در من مشاهده كند. هرگز با احساسي دلنشين تر غذا نخوردهام و بهتر نخوابيدهام. گونهای دیگر برای پذیرش آن وظیفههای سنگین بهتر از بازی ندیدهام و این نشانهای از عظمت و شرط مهم آن است. کوچک ترین اجبار، چهرهای تیره و تار، صدایی خشن در گلو، همگی ایرادهایی بر خود انسان است تا بركار او... نبايد عصباني شد ... حتى از تنهايي رنج كشيدن نيز ايراد است. من پیوسته از «شلوغی» رنج بردهام... در دورهای بیهوده و زودهنگام، یعنی در هفت سالگی، می دانستم که هرگز کلامی انسانی به من نخواهد رسید، آیا تاکنون کسی مرا به این سبب ناراحت دیده است؟ هنوز هم تا امروز با مهربانی با همگان رفتار میکنم و رفتارم برای پست ترین مردم نیز عالى است و در تمامي اين رفتارها نشاني از تكبر يا تحقير پنهان نبوده است. هر کس را که تحقیر کنم، خود درمی یابد که من تحقیرش کردهام و فقط با حضور صرف خویش تمامی آن خون بد وجودش را به جوش می آورم... سرلوحهی کار من برای عظمت انسانی تقدیرگرایی است، یعنی نمى توان جز آن تقدير را خواست، يعنى نه به آينده و نه به گذشته بازگشت و به ابدیت پیوست. نه فقط تحمل هر آنچه رخ می دهد و نادیده انگاشتن آن (تمامی آرمانگرایی فریبی در باب ضرورت است)، بلکه عشقورزي به آن...

# چراکتابهایی چنین خوب مینگارم

١

من خود چیزی هستم و کتابهایم چیزی دیگر. در این جا پیش از آن که به خود این کتابها بپردازم، به بررسی این نکته می پردازم که كتابهايم را دريافته اند يا خير. اين كار را با تسامح بسيار انجام ميدهم، زیرا زمان آن هنوز به هیچ روی فرا نرسیده است. هنوز زمان من فرا نرسیده است. برخی پس از مرگ متولد می شوند. زمانی به نهادهایی برای زندگی و آموزش احتیاج خواهیم یافت که موافق با نظر من در باب زندگی و آموزش است. شاید حتی کرسی های دانشگاهی برای تفسیر زرتشت تأسيس كنند. اما اين در تضاد كامل با من خواهد بود، اگر انتظار داشته باشم که گوشها و دستانی در انتظار دریافت حقیقتهای من باشند و این که امروز سخن مرا نمی شنوند و نمی توانند هیچ نکته ای از آن را دریابند، نه تنها قابل درک، بلکه به نظر من به حق است. نمی خواهم در باب شناخت من مرتكب خطا شوند و از آن جمله شكى نيست كه خود نيز نباید در باب شناخت خویش چنین خطایی کنم. باز هم می گویم، در زندگی من کم تر می توان نشانی از «بدخواهی» یافت و حتی از «بدخواهی» ادبی نیز حتی یک مورد برای بازگویی وجود ندارد. برعکس از حماقت محض نمونه های بسیاری است... به نظر من از نادرترین افتخاراتی که

هرکس می تواند برای خود فراهم کند، آن است که کتابی از من به دست گیرد و خود فکر میکنم برای این کار کفشها را از پا در خواهد آورد (دیگر سخنی از چکمه ها به میان نخواهم آورد)... روزی که دکتر هاينريش فون اشتاين صادقانه به من شِكوه ميكرد و مي گفت حتى يك كلمه ازكتاب زرتشت مرا نفهميده است، به او گفتم كه همين هم خوب است، زیرا درک شش جمله از آن، یعنی تجربهی آن، فرد را به سطحی والاتر از میرایان «نوگرا» می رساند. چگونه می شد با این احساس فاصله حتى آرزوكنم «نوگراياني»كه مي شناسم،كتابهاي مرا بخوانند! بيروزي من بر خلاف پیروزی شوپنهاور است، زیرا من می گویم: «نمی خوانند و نخواهند خواند.» هدف این نیست که آن لذتی را کم ارزش بدانم که فرد بی گناهی بارها در نفی نوشته های من بیان کرده است. حتی در همین تابستان، یعنی در زمانی که شاید با ادبیات دشوار و بسی دشوار مىخواستم تعادل ساير ادبيات را برهم زنم، آن استاد دانشگاه برلين به من فهماند که بهتر است از قالبی دیگر بهره جویم، زیراکسی چنین اثری را تمی خواند. ابتدا در آلمان نبود، بلکه در سوئیس بود که دو نمونهی افراطی را مشاهده کردم. مقالهی دکتر و ویدمان ا در نشریهی «بوند» ۲ دربارهی «فراسوی نیک و بد» با عنوان «کتاب خطرناک نیچه» و بعد هم گزارشی کلی درباره ی کتابهای من به قلم آقای کارل اشپیتلر " باز هم در بوند منتشر شد و هر دو این آثار نهایت زندگی من بود، البته مراقب آن هستم که نگویم نهایت چه... در مقالهی دوم برای مثال زرتشت مرا

۱. یوزف ویکتور ویدمن (۱۸۴۲ ـ ۱۹۱۱)، نویسنده ی آلمانی که از ۱۸۸۰ سردبیر بخش ادبی نشریهی بوند بود.

Bund .Y

۳. کارل اشپیتلر (۱۸۴۵ ـ ۱۹۲۴)، نویسنده و روزنامهنگار سوئیسی و برندهی جایزه نوبل سال ۱۹۲۴.

«سیاه مشقی خوب برای سبک» دانسته و آرزو کرده بودند که بعدها در فكر درونمايهى اثر هم باشم. دكتر ويدمان احترام خود را نسبت به جسارتی که من در تلاش برای نابودی احساسهای پسندیده نشان داده بودم، بیان کرد. با فریبی کوچک از سر تصادف هر جمله با منطقی که سبب شگفتی من شد، حقیقتها را معکوس جلوه می داد و کار دیگری لازم نبود جز این «بازسنجی تمامی ارزشها» تا به شیوهای جالب توجه دربارهی من حرفی به درستی بزنند به جای آن که مرا نشانه گیرند... از این رو بیش تر برای توصیف آثارم می کوشم. نخستین نکته آن است که هیچکس نمی تواند از امور و از آن جمله کتاب، فراتر از آنی دریابد که می داند. نمی توانیم به هر کاری که نتوانیم آن را تجربه کنیم، گوش فرا دهیم و باید به نهایت این امر بیندیشیم که در هر کتابی تنها از تجربههایی سخن به میان می آید که کاملاً ورای امکان تجربههای معمولی یا حتی نادر است و خود نخستین زبان برای یک سری تجربه های جدید است. در این صورت به سادگی هیچ نمی شنویم و به این اشتباه شنیداری دچار می شویم که چون هیچ صدایی نمی شنویم، پس هیچ امری نیز آن جا نیست... این نخست تجربه ی میانه و اگر بپذیرید، اصالت تجربه ی من است. هرکس ادعا کند که سخن مرا دریافته است، بنابر تصویر ذهنی خویش از من به درستی شکلی ساخته است که بسیار امکان دارد در تضاد با من باشد و از آن جمله «آرمانگرایان» هستند. هرکس هیچ از من درنیافته باشد، نخواهد پذیرفت که من اصلاً قابل مشاهده باشم. واژهی «ابر انسان» برای نامیدن نوعی از والاترین سلامتی را، در تضاد با انسانهای «نوگرا»، انسانهای «نیک»، مسیحیان و دیگر پوچگرایان، واژهای راکه در دهان زرتشت، این ویرانگر اخلاق، مبدل به واژهای ژرف و اندیشیدنی می گردد، تقریباً در همه جا با بی گناهی کامل به مفهوم ارزشهایی درک كردهاند كه در تضاد با شخصيت زرتشت مطرح مي شود و هدف از آن طرح نوع «آرمانی» انسانی نیمه «قدیس» و نیمه «نابغه» است... یکی دیگر از این گوسفندان شاخدار از دیدگاه خود با شک مرا پیرو داروین خوانده است و حتى آن «آيين قهر مانيرستي» آن جاعل بزرگ عليه دانش و اراده، یعنی کارلیل ۱ را نیز در این آثار یافته است، در حالی که من با شرارت تمام به نفی آن پرداختهام. در گوش هر کسی که به نجوا بگویم، بهتر است هر چه زودتر به جستجوی سزار بورژیا برود تا پارسیفال، به گوشهایش باور نخواهد آورد. باید بر من ببخشایید که تا این حد مخالف نقد و بررسی کتابهای خود به خصوص در روزنامه ها بدون هرگونه کنجکاوی هستم. دوستانم و ناشرانم این نکته را می دانند و با من در این باب سخنی نمی گویند. در یک مورد خاص، تمامی گناهی را که در باره ی کتاب («فراسوی نیک و بد») روا داشته بودند، به چشمان خود دیدم و می توانستم گزارشی درست در آن باره بنویسم. آیا باور می کنید که روزنامهی ناتسیونال تسایتونگ (برای خوانندگان غیرآلمانی باید توضیح بدهم که این روزنامه پروسی است و من فقط با اجازهی شما ژورنال دِدِبه ۳ را می خوانم) با جدیت تمام این کتاب را «نشانهای از زمان» و فلسفهی درست اربابان خوانده بود. تازه روزنامه ی کرویتس تسایتونگ محتی، جسارت همین کار را هم نداشت؟

۱. توماس کارلیل (۱۷۹۵ ـ ۱۸۸۱)، نویسنده ی اسکاتلندی که در پی حل مسایل اجتماعی با بهرهجویی از اخلاق بود.

<sup>2.</sup> Nationalzeitung

<sup>3.</sup> Journal des Débats

<sup>4.</sup> Kreuzzeitung

آنچه گفتم برای آلمانی ها بود، زیرا در جاهای دیگر خوانندگانی دارم که هوشمندانی برگزیده و شخصیتهایی تربیت یافته برای منزلتها و وظیفه های متعالی هستند و حتی در بین خوانندگانم نابغه هایی واقعی هم دارم. در وین، سنپترزبورگ، استکهلم، کپنهاک، پاریس و نیویورک و خلاصه در همه جا مرا يافتهاند جز آن سرزمين هموار اروپا، يعني آلمان... و اعتراف میکنم که به خصوص از کسانی شادمانم که آثارم را نمی خوانند، یعنی کسانی که هرگز نه نام مرا و نه سخنی از فلسفهام را شنیدهاند، اما به هرجا که میروم، برای مثال همین جا در تورین، هر چهرهای با دیدن من شادكام و مهربان مي شود. آنچه بيش از همه سبب خوشحالي من مي شود آن است که پیرزنان دوره گرد پیش از آن که خوشهای از شیرین ترین انگور خویش را برایم گرد آورند، آرام نمی گیرند. باید تا این پایه فیلسوف بود... بیهوده نیست که لهستانی ها را فرانسوی های اسلاو می نامند. زنی روسی و جذاب لحظهای در این باب تردید نخواهد کرد که بگوید من اهل کجا هستم. نمی توانم پر ابهت باشم، بلکه کارها را تا سر حد آشفتگی مى رسانم... انديشيدن آلماني، احساس آلماني، من تمامى اين كارها را بلدم، اما این فراتر از توان من است... آموزگار قدیمی من، ریچل، ادعا می کرد که من حتی رساله های زبان شناسی خود را چون داستان نویسی پاریسی و با هیجانی پوچ می نگارم. حتی در پاریس نیز از «تمامی شایستگیهای من» شگفتزده می شوند (این اصطلاح آقای تِن است). مى ترسم تا در والاترين قالب ديتي رامبي آثارم نيز آن نمكي را بيابند كه هیچگاه احمقانه («آلمانی») و هزل آمیزنیست... ما همگی می دانیم، عدهای حتی به تجربه دریافتهاند که درازگوش چیست. خب، من جسورانه ادعا میکنم که گوشهای من کوتاهتر از همگان است. این مسأله اصلاً برای زنان مهم نیست و به نظرم می رسد وقتی من آنان را می فهمم، احساس بهتری می کنند؟... اما من بهترین ضد خر و به این ترتیب آن هیولای تاریخی و به زبان یونانی و نه فقط به این زبان ضدمسیح (دجّال) هستم.

## ٣

تا حدودی امتیازهای خویش در مقام نویسنده را می دانم و خود در برخی موارد شهادت می دهم که تا چه حد عادت به نوشته های من سلیقه را «فاسد» می کند. دیگر نمی توان به سادگی سایر کتابها و به خصوص كتابهاي فلسفي را تحمل كرد. ورود به اين عالم پسنديده و جذاب امتیازی بی مانند است، اما برای این کار اصلاً نباید آلمانی بود. در نهایت این امتیازی است که باید مستحق دریافت آن بود. اما هرکس که به دلیل تعالى خواستهايش با من خويشاوند باشد، دستخوش خلسهى حقيقي آموختن خواهد شد، زيرا من از آن بلنديهايي مي آيم كه هيچ پرندهاي تاکنون در آن جا پرواز نکرده است و ورطههایی را می شناسم که در آن هنوز هیچکس ره گم نکرده است. به من گفتهاند ناممکن است که کتابهای مرا بر زمین گذاشت و حتی من آرامش شب را برهم میزنم... به هیچوجه کتابی افتخارآمیزتر و در عینحال زیرکانهتر از کتابهای من نیست، زیرا در هر گوشهای به بلندترین مکانی میرسند که در این دنیا می شود به آن دست یافت، یعنی به تمسخر. باید این بلندا را با ظریف ترین انگشتان و دلیر ترین مشتها فتح کرد. هر شکنندگی روح حتی برای یک بار و هر سوءهاضمهای مانع این کار می شود، زیرا نباید هیچ ناراحتی اعصاب داشت، باید شکمی نشاطانگیز داشت. نه فقط فقر، هوای گرفته ی روح و بیش از آن ترس، ناپاکی و هر میل به کینه جویی

پنهانِ در اندرونه مانع این کار می شود و اینچنین هر سخن من تمامی غراین ناپسند را آشکار میسازد. بسیاری از آشنایان من جانور آزمایشگاهی بودند و در آنها واکنشهای گوناگون و بسیار آموزندهای در باب نوشته هایم را برانگیختم. هرکس (برای مثال به اصطلاح دوستانم) که نمی خواهد به درونهایه ی کتابهای من بیردازد، در این حال «غیر شخصی» می شود، برایم آرزوی موفقیت و دستیابی به «آن فاصله» را می کند و حتی در شاد کامی بیشتر صدای او نیز پیشرفتی را می توان دریافت... آن «جانهای» کاملاً بی بند و بار، یعنی همان «ارواح زیبا» که در کنه وجود خویش فریبکار هستند، متأسفانه نمی دانند که با این کتابها چه باید بکنند و در نتیجه آنها را پست تر از خویش و نشانی از منطق زیبایی تمامی «ارواح زیبا» می دانند. آن گوسفند شاخ دار در بین آشنایان، آن آلمانی صرف، که با اجازهی شما به من می فهماند که همیشه با من هم عقیده نیستند، اما گاهی برای مثال... من خود این نکته را در باب زرتشت شنیدهام... به همین سان هر نوع «فمینیسم» در انسان و حتی در مردان بستن دری به روی من است، هرگز نمی توان به این دهلیزهای پرپیچ و خم شناخت وارد شد. نباید هرگز ملاحظهی کاری را کرد، باید در عادتهای خویش جسور شد تا از دریافت حقیقتهای صرف و سخت نیکدل و شادمان بود. هر بارکه در ذهن خویش خوانندهای کامل را تصور مىكنم، هيولايي جسور وكنجكاو مىشودكه افزون بر اين انعطافيذير، فريبكار، محتاط، ماجراجو وكاشفى فطرى است. سخن آخر اين كه بهتر از این نمی توانم بگویم که با چه کسی در اصل سخن می گویم، جز آن کس که زرتشت با او سخن گفته است. آری، او برای چه کسی معمای خویش را باز خواهد گفت؟

> برای شما، ای جستجوگران جسور، ای جویندگان و هر آن کس که با بادبانهای زیرکی بر اقیانوس هراسانگیز

مىراند.

برای شما، ای مستانِ از معما، ای شادخواران شفق، ای آنانی که روح شما با نوای نیها به هر ورطهی گمراهی کشانده میشود.

زیرا نمیخواهید با دستانی هراسان به جستجوی ریسمانی روید و هر جاکه می توانید حدس زنید، بر نتیجه گیری نفرت می ورزید...

#### ۴

در عین حال صحبتی کلی درباره ی هنر سبک خود دارم. مفهوم سبک بیان نوعی حالت، تنش درونی در اثر شور و اشتیاق با نشانه ها و همچنین سرعت اراثه ی این نشانه هاست. با توجه به این که گوناگونی حالتهای در و من بسیار است، امکانهای سبکی فراوان، یعنی اصولاً گوناگون ترین شکل سبکی را نیز دارم که تاکنون کسی داشته است. آن سبکی خوب است که حالت درونی را بیان کند و این حالت درونی در باب نشانه ها، سرعت بیان این نشانه ها و اشاره ها (تمامی قواعد دوره های هنر همین اشاره هاست) مرتکب خطا نشود. غریزه ی من در این زمینه هیچگاه خطا نمی کند. سبک فی نفسه خوب، حماقت محض، «آرمانگرایی» صرف مثل «زیبایی فی نفسه» و «نیکی فی نفسه» چون «شیء فی نفسه» است... پیش فرض دایمی آن است که گوش هایی شنوا وجود دارد و این گوش ها قادر و شایسته برای آن شوق هستند و آن زمان که بتوان این شور و شوق را برای آنان شرح داد، حضور خواهند داشت. برای نمونه زرتشت من در حال حاضر در جستجوی یافتن چنین کسانی است، نمونه زرتشت من در حال حاضر در جستجوی یافتن چنین کسانی است، آه! ناگزیر مدتهای طولانی به جستجوی خویش ادامه خواهد داد! برای

شنیدن آن باید ارزش آن را داشته باشیم... و تا آن زمان هیچکسی نخواهد بود که هنری را دریابد که در این جا به هدر رفته است، هرگز کسی بیش از این ابزارهای هنری جدید، بی سابقه تر و خاص را چنین هدر نداده است و من خود نیز در آغاز این کار را نمی پذیرفتم. پیش از من کسی نمی دانست که با زبان آلمانی و اصلاً با زبان چه کارهایی می توان انجام داد. هنر تکرار بزرگ، سبک بزرگ، جمله پردازی برای بیان افت و خیزهای متعالی و ابرانسانی هیجانها را من خود کشف کردم و با دیتی رامبوس چند بخش انرانسانی هیجانها را من خود کشف کردم و با دیتی رامبوس چند بخش نخست سومین فصل زرتشت که عنوان «هفت مهر» را بر آن نهادم، هزاران فرسنگ فراتر از آنی پر کشیدم که تاکنون بر آن نام شعر منظوم را نهاده اند.

## ۵

در میان نوشته های من روان شناسی سخن می گوید که همتایی ندارد و شاید این نخستین مطلبی باشد که خواننده ای خوب دریابد، منظورم آن خواننده ای است که سزاوار آثار من است و این آثار را چون زبان شناسان قدیمی و خوبی می خواند که به خواندن آثار هوراس می پرداختند. اصولی که در باب اصل تمامی جهان نظری ثابت دارد و اصلاً از فیلسوف های جهانی، یعنی اخلاق گرایان و دیگر تهی مغزان و پوچاندیشان سخن نگفتن، به نظر من از جملهی ناشی گری های ناشی از خطاست، برای مثال، باور به این نکته که «از خودگذشتگی» و «خودخواهی» متضاد هماند، درحالی که خود صرفاً «فریبی والاتر» و همان «آرمان» است... کنش های خودخواهانه یا همراه از خودگذشتگی و جود ندارد، زیرا هر دو مفهوم از چرندیات روان شناسی است. یا این اصل که «علاقه و عدم علاقه

۱. هوراس (۶۵ پیش از میلاد ۸ پس از میلاد)، شاعر لاتینی.

متضاد هم است»... اين الههى فريب انساني، يعنى اخلاق، تمامي مفاهيم روانشناسی را از اصل و بنیاد جعلی (و اخلاقی) و تا سرحد امکان آن را بوچ و هراس انگیز کرده است که بر آن اساس عشق را «از خودگذشتگی» مى دانند... بايد محكم بر جاى خود نشست، جسورانه بر پاهاى خود ایستاد، در غیر این صورت نمی توان اصلاً عشق ورزید. از این نکته زنان بسیار خوب آگاهاند و این چنین از مردان از خود گذشته و صرفاً عینی، ابلیسانی را پدید می آورند... آیا اجازه دارم که در عین حال این نظر را شجاعانه بیان کنم که زنان را میشناسم؟ این از جمله میراث دیونیزوسی من است. چه کسی می داند؟ شاید من نخستین روانشناس جاوید زنان باشم. همه مرا دوست دارند. داستانی قدیمی است که زنان بیچارهای را در نظر آوریسم کسه در پسی رهایی خود هستند و نمی توانند بچه دار شوند. خوشبختانه قصد آن را ندارم که اجازه دهم مرا تکهتکه کنند، زیرا زن كامل آن هنگام كه عشس مىورزد، مرد را تكهتكه مىكند... من اين شیرزنان دوست داشتنی را می شناسم... آه، عجب درّندگانی خطرناک، در كمين نشسته، آب زيركاه و كوچكانهاند! و در عين حال دلنشين!... زنى كوچك كه در پي انتقام است، حتى تقدير را نيز برهم ميزند. زن بسيار شرورتر از مرد و حتى باهوشتر است. خوبي در وجود زنان نوعي انحطاط است... در تمامی آن به اصطلاح «ارواح زیبا» حالتی ناپسند و روانی ویژه وجود دارد (نمیخواهم تمامی این امور را بازگو کنم، زیرا بیش از حد به جنبه ی پزشکی خواهم پرداخت). نبرد بر سر حق برابری حتى نشانهاى از بيمارى است و هر پزشكى اين نكته را، خوب مى داند. زن هرچه بیشتر زن باشد، اصلاً با دست و پا به دفاع از خویش در برابر ایس حقوق می پردازد و در آن حالت طبیعی، یعنی نبرد ابدی بین جنسیتها زن خود بیش ترین اهمیت را می بابد. آیا کسی به تعریف من از عشق گوش فرا داده است؟ این تنها تعریف مناسب برای فیلسوف است.

عشق از جنبهی ابزار، جنگ و در اصل نفرت شدید از جنس دیگر است. آیا پاسخ من به این پرسش را شنیدهاید که چگونه می توان زنی را درمان کرد و به او رستگاری بخشید؟ باید کودکی را برایش فراهم آورد. زن به کودک نیاز دارد و مرد تنها وسیلهای برای این کار است، آری، چنین گفت زرتشت. «برابری زنان» همان نفرت غریزی فردی گرفتار، یعنی زنی سِتروَن عليه زنان سالم است و نبرد عليه «مرد» پيوسته تنها ابزار، بهانه و تاکتیک بوده است. آنان میخواهند در حالی که خود را ارتقاء می دهند، در مقام «زن في نفسه»، «زن متعالى»، زن «آرمانگرا» از آن منزلت كلي، زن بكاهند و هيچ ابزاري مطمئن تر از آموزش دبيرستاني، شلوار و حقوق سیاسی گوسفندوار نیست. در اصل زنان برابر همان آشوب طلبان عالم «زندگی جاودان» هستند، یعنی همان گریختگان مفلوکی که انتقام، پست ترین غریزهی آنان است ... نوعی دیگر از این «آرمانگرایی» شرورانه (که در مردان نیز پدید می آید و نمونهی آن هنریک ایبسن<sup>۱</sup>، این ییردختر نمونه، است،) هدفش مسموم ساختن وجدان راحت و طبیعت در عشق جنسی است... و چون نمی خواهم کسی در باب این اندیشه ی صادقانه و در عین حال سختگیرانهی من شک ورزد، اصلی از اصول اخلاقی خود علیه شر را بیان میکنم، یعنی من با واژهی شر با هر نوع غیرطبیعی یا اگر بیش تر واژگانی زیبا را می پسندید، آرمانگرایی، مبارزه می کنم. این اصل چنین است: «موعظهی پاکدامنی نوعی تحریک عمومی بر ضد طبیعت است و هر تحقیر زندگی جنسی، هر پلشتی این زندگی با واژهی نایاک، جنایتی علیه زندگی و این گناه حقیقی در برابر روح مقدس زندگی است.»

٦

برای آن که مفهوم روانشناسی را از دیدگاه خود بیان کنم، بخشی

۱. هنریک ایبسن (۱۸۲۸ ـ ۱۹۰۶)، نمایشنامهنویس و شاعر نروژی.

شگفت از روان شناسی یاد شده در «فراسوی نیک و بد» را در این جا مطرح مى سازم. در عين حال هرگونه حدس در باب اين كه اين قطعه مربوط به چه کسی است، ممنوع می دانم. «نابغهی دل، با همان سترگی ينهاني كه دارد، آن خداي وسوسه گر و آن غافلگيركنندهي فطري وجدانها که آوایش می تواند تا عالم زیرین هر روحی نفوذ کند و هیچ سخنی نمیگوید و نگاهی هم نمیکند که در آن نشانی از ملاحظه و چینی از مهربانی نیست و استادانه می داند که خود را چگونه جلوه دهد و البته نه به آن شکلی که هست، بلکه به آن صورتی که بیش تر در قالب اجباری برای پیروانش به نظر می رسد تا خود را به او نزدیک تر کنند و به پیروی درونی تر و اساسی تر بیردازد... آن نابغه ی دل که تمامی آواها و خودیسندی ها را خاموش می کند و اطاعت صرف را می آموزد، روحهای خشن را آرام می سازد و میل به چشیدن تمامی امور را به آنان می دهد، آن که آرام دراز کشیده و چون آیینهای است که ژرفای آسمان را بر خود منعکس می کند... آن نابغهی دل که به آن دستان کودن و غافلگیر آرامش و ظرافت را می آموزد، آن دلی که گنجینهی پنهان و فراموش شده، قطرهای نیکی و معنویتی شیرین را زیر یخی ضخیم و تیره می بابد و برای هر زری که مدتها در زندان گل و لای مدفون بوده است، چون میلهای برای كشف طلا مى ماند ... آن نابغهى دل كه از تماس با او هركس غنى تر به راه خویش می رود، هیچکس را نمی بخشد و غافلگیر نمی کند و همچون نیکی، غریب نیک بختی را فراهم نمی آورد و تأثیری ندارد، بلکه غنی تر از پیش و جدیدتر از گذشته جلوه می کند و نسیمی بر او می وزد و شاید نامطمئن تر، ظریف تر، شکننده تر، اما لبریز از امیدی ظاهر می گردد که هیچ نامی ندارد و سرشار از اراده و جریان و باز هم لبریز از بدخواهی و بازگشت به گذشته است...»

## زایش تراژدی

١

برای آن که به بررسی درست «زایش تراژدی» (۱۸۷۲) بپردازیم، باید چند نکته را به فراموشی بسپاریم. این اثر به این دلیل تأثیرگذار و حتی مسحورکننده بودکه در آن نقصی وجود داشت، یعنی در اثر بهرهجویی از واگنرگرایی چنین شده بود؛ گویی این گرایش نشانهی ظهور امری جدید است. به این ترتیب این نوشته در زندگی واگنر اتفاقی مهم بود و از آن زمان به بعد نام واگنر امیدهای بزرگی را برانگیخت. هنوز هم تا امروز به من یادآوری می کنند که در آن شرایط و در میانهی این امور من از پارسیفال این اثر را برآوردم و این باعث ناراحتی وجدان من است که چنین نظر متعالى در باب ارزش ـ فرهنگ اين جنبش تا به اين بلندمرتبگي رسيد. بارها دیدهام که از این کتاب با عنوان «زایش تراژدی از روح موسیقی» یاد می کنند و تنها به شیوه های جدید هنر و قصد و وظیفهی واگنر توجه دارند و هر آنچه را که در کنه این اثر نهفته است، درنمی یابند. «یونانی گری و بدبینی» عنوان روشنی برای این اثر می برازید، یعنی خود نخستین آموزهای در باب شیوهی برخورد یونانیان با بدبینی و تسلط بر آن بود... تراژدی دقیقاً دلیل بر آن است که یونانیان بدبین نبودهاند و شوپنهاور همچون تمامی امور در این زمینه نیز مرتکب خطا شد. با کمی بی طرفی «زایش تراژدی» بسیار نامتناسب با آن دوره بود. حتی در خواب و رویا هم

نمی توان در نظر آورد که این اثر به هنگام تندرهای نبرد ورت ا آغاز شد. من این مشکلات را در پس دیوارهای متز<sup>۲</sup> و شبهای سرد ماه سپتامبر و دوران خدمت نظامی برای نگهداری از مجروحان جنگی با خود اندیشیدم، شاید بتوان باور کرد که این نوشته پنجاه سال قدیمی تر است. در این اثر به امور سیاسی توجهای نمی شود (و به اصطلاح امروزی «غیر آلمانی» است) و به شیوه ی آزاردهنده ای بوی هگل را می دهد و تنها در برخی از عبارتهای آن، بوی نعشِ بیجان شوپنهاور را میتوان حس کرد. «اندیشهای» (تقابل دیونیزوس و آپولون) به بیان متافیزیکی درآمده و حتى تاريخ تكامل همين انديشه در نظر آورده شده و در تراژدى به وحدت مبدل گشته است. با این شیوهی نگرش اموری که تاکنون یکدیگر را ندیده اند، ناگهان رودرروی هم قرار میگیرند و یکدیگر را روشن و قابل درک می سازند... برای مثال ایرا و انقلاب... دو نوآوری مهم کتاب یکی درک بدیده ی دیسونیزوسی در آثار بونانیان است که بیانگر نخستین روانشناسی است و در این پدیده می توان ریشه ی کل هنر یونانی را دریافت، نکتهی دیگر درک سقراطگرایی است، یعنی درک این نکته که سقراطگرایی چون ابزار فروپاشی یونانی و نمونهای از تباهشدگان برای نخستین بار مطرح می شود. «خردورزی» در مقابل غریزه. «خردورزی» به هر بهایی در مقام قدرتی خطرناک و نابودکنندهی زندگی! سکوتی خصمانه و ژرف در باب مسیحیت در تمامی کتاب وجود دارد. این اثر نه آیولونی و نه دیونیزوسی است و در آن تمامی ارزشهای زیباشناختی نفی می شود، یعنی تنها ارزشهایی که در «زایش تراژدی» به رسمیت می شناسند. این اثر در نهایت اثری پوچانگاری است، درحالی که در نماد ديونيزوسى به بيش ترين حد تأييد مى رسيم. حتى بـ كشيشان مسيحى

۱. منظور جنگ فرانسه و آلمان در سال ۱۸۷۰ است که نیچه نیز داوطلبانه در آن شرکت کرد. ۲. شهری در فرانسه.

جون «گونهای موذی از کوتولهها» و «افراد زیرزمینی» اشاره می شود.

2

چنین آغازی فراتر از حد، جالب توجه است. من در تجربهی درونی خویش تنها تمثیل و مشابهی آنچه راکه در تاریخ وجود دارد، کشف کردم و این چنین، پدیده ی شگفتانگیز دیونیزوسی را نخستین امر دانستم. به همین نحو چون سقراط را منحط دانستم، دلیلی کاملاً واضح برای این نکته ارائه کردم که حسّ اطمینان درک روانشناسی مرا خطر نگرش فردی به اخلاق تهدید میکند و حتی اخلاق خود در مقام نشانهی انحطاط نوآوری و کاری منحصربهفرد در تاریخ شناخت است. من شگفتزده با هر دو بسیار از آن سطحی نگری رقت آور خوشبینی در برابر بدبینی فراتر رفتم! ابتدا آن تضاد واقعى را ديدم، يعنى همان غريزهى منحطى كه برخلاف جريانِ زندگي، باكينهجويي پنهاني به مبارزه برميخيزد (مسیحیت، فلسفه ی شوپنهاور و تا حدودی هم فلسفه ی افلاطون، کل آرمانگرایی چون قالبهایی مشخص) و نیز یکی از آن شیوههای بسیار و فراوان والاترین شکل تأیید، تأییدی بی قید و شرط حتی برای رنج، حتی برای گناه و حتی بر هر آنچه که مشکوک و بیگانه در هستی است... همین تأیید نهایی، شادکامانه و جسورانهی زندگی نه تنها والاترین، بلکه ژرف ترین نگرشی است که حقیقت و علم را به نهایت تأیید و حفظ میکند. هیچ امری را نمی توان از آن کاست و از آن چشم پوشید و جنبه های مردود هستی از دیدگاه پوچگرایان و مسیحیان حتی اهمیت بسیاری در ارزشهایی دارد که آنها را غریزهی انحطاط تأیید میکند و نیک میداند. درک این مهم، نیازمند شجاعت و شرط آن داشتن نیرویی سرشار است، زیرا دقیقاً همان قدر که شجاعت ممکن است ما را به پیش

براند، براساس توان و قدرت نیز می توانیم به حقیقت نزدیک شویم. این حقیقت که تأیید واقعیت برای قدرتمندان چون ضعیفان ضروری است. نظیر همان گریز از ضعف، ترس و واقعیت، یعنی همان «آرمان» است... آنان آزادانه نمی توانند دریابند که برای پستی و انحطاط نیاز به فریب است و فریب یکی از شرایط حفظ این پستی به شمار می آید. آن کس که واژه ی «دیونیزی» را نه فقط می فهمد، بلکه خود را نیز با این واژه ی «دیونیزی» درمی یابد، نیازی به رد نظر افلاطون، مسیحیت و یا شوپنهاور ندارد. او خود بوی این فساد را حس می کند...

## ٣

این که تا چه حد به این ترتیب به ژرفای مفهوم «تراژدی» یا همان شناخت نهایی در باب آنچه روانشناسی است، پی بردهام، سرانجام در شامگاه بتان (صفحهی ۱۳۹) بیان کردهام. «آری گفتن به زندگی حتی در بیگانه ترین و دشوار ترین مسایل آن، خواست زندگی در قربانی به متعالی ترین شکل با شادکامی و عدم خستگی آن به نظر من دیونیزوسی است و من آن را پل روانشناسی شاعر تراژیک می دانم. نه رهایی از ترس و همدردی، نه پالودن خویش از تأثیری خطرناک با واگذاشتن شدید، خیر، ارسطو این موضوع را به درستی درنیافته است، بلکه باید فراتر از ترس و همدردی رفت و علاقه ی ابدی به دگرگونی خود داشت، یعنی آن علاقه ای که هنوز هم علاقه به نابودی را در بر میگیرد...» از این دیدگاه من به حق خویشتن را نخستین فیلسوف تراژیک، یعنی شدیدترین حالت متضاد و کاملاً مخالف فیلسوف بدبین می دانم. پیش از من این به کارگیری دوباره ی مبانی دیونیزوسی در شور فلسفی وجود نداشت و آن حکمت تراژیک نبود، من بیهوده به جستجوی نشانه های آن حتی در آثار فیلسوفان

بزرگ یونانی در دو سده ی پیش از سقراط پرداختم. در باب هراکلیت ا هنوز تردیدی در دل من است، زیرا در نزدیکی او گرم تر و بهتر از هر جای دیگر بودم. در تأیید فنا و نابودی که مهم ترین نکته در فلسفه ی دیگر بودم. در تأیید فنا و نابودی که مهم ترین نکته در فلسفه ی دیونیزوسی است، آری گفتن به تضاد و جنگ، دگرگونی با رد تندرویانه ی مفهوم «هستی»، در این حالتها به احتمال زیاد به هرحال، خویشاوند ترین امور نیز با من وجود دارد که تاکنون اندیشیده شده است. آموزه ی «بازگشت جاودانه»، یعنی آن گردش بی قید و شرط و بی انتهای تمامی امور و همین آموزه ی زرتشت را ممکن است هراکلیت هم مطرح کرده باشد. دست کم نزد رواقیون که تمامی تصورهای خود را از هراکلیت به ارث برده اند، نشانه هایی از این امر را می توان دریافت.

۴

در این کتاب امیدهایی فراوان مطرح می شود. در نهایت من هیچ دلیلی برای آن ندارم که امید به آینده ی دیونیزوسی موسیقی را از بین ببرم. نگاهی به یک سده ی آینده بیفکنیم و فرض کنیم که آن سوءنیت من دو سده ی دیگر موفق به ستیز با طبیعت و زیان به انسانها شود. آن جنبه ی جدید زندگی که بزرگ ترین وظیفه را، یعنی تربیت متعالی تر انسان و از آن جمله نابودی بیرحمانه ی تمامی افراط منحط و انگلها را برعهده می گیرد، آن حد زیاده ی زندگی را بر زمین دوباره ممکن خواهد ساخت و این چنین دوباره آن حالت دیونیزوسی ایجاد خواهد شد. من وعده ی دوره ی تراژیک را می دهم، یعنی والاترین هنر آری گفتن به زندگی را، تراژدی، دوباره زاده خواهد شد، به این شرط که بشریت دوره ی آگاهی از سخت ترین و در عین حال ضروری ترین نبردها را پشت سر گذارد، بی آن

۱. هراکلیت، فیلسوف بزرگ یونانی پیش از سقراط (۵۴۴ - ۴۸۳ پیش از میلاد).

كه از آن رنجى ببرد... روان شناس به احتمال فراوان مى افزود كه هر آنچه من در سالهای جوانی از موسیقی واگنر شنیدهام، اصلاً ربطی به واگنر ندارد و اگر به شرح موسیقی دیونیزوسی پرداختم، تنها هر آنچه راکه شنیده بودم، توصیف کرده ام و من به طور غریزی به تمامی امور جانی تازه و دگرسانی می بخشم و این جان تازه را در وجود خود دارم. دلیل اثبات این امر نیز، یعنی قوی ترین دلیل ممکن، نوشته ی من «واگنر در بایرویت» است و در تمامی بخشهای مهم روانشناسی آن، من از خود سخن میگویم و مى توان بى هيچ ملاحظه اى نام من يا واژهى «زرتشت» را هر جا در متن از واگنر نام برده می شود، جایگزین کرد. تمامی تصویر هنرمند دیتی رامبی تصویر شاعر از پیش موجود زرتشت و ژرفای سراشیبی ها نشانهی آن است و لحظهای نیز حتی به لمس واقعیت واگنر نمی پردازد. حتی واگنر خود نیز درکی خاص از این اثر داشت و تصویر خویش در این اثر را باز نمی شناخت. به همین روی «اندیشهی بایرویت» مبدل به امری شد که برای آشنایان با زرتشت من به هیچ روی مفهومی معماگونه نبود. آری، در آن ظهر طولانی که برگزیدگان به سترگ ترین وظیفه ها می بردازند، چه کسی، می داند؟ رویای جشنی که من آن را مشاهده خواهم کرد... آن شور صفحههای نخستین جنبهای تاریخی و جهانی دارد. آن نگاه که در هفتمین صفحه از آن سخن به میان می آید، نگاه حقیقی زرتشت است. واگنر، بایرویت، همهی آن فلاکتباری آلمانی چون ابری است که در آن سراب بی پایان آینده بازمی تاباند. حتی از دیدگاه روان شناسی نیز تمامی مهم ترین ویژگیهای سرشت خاص من در شخصیت واگنر توصیف شده است و آن همجواری روشنترین و پرمصیبتترین نیروها، خواست قدرت که تاكنون هيچ انساني داراي آن نبوده است، جسارت بدون ملاحظه كاري در امور معنوی، توانِ نامحدود آموختن، بی آنکه خواست عمل، زیر این فشار از بین برود. تمامی مطالب این نوشته از پیش یادداشت شده است،

یعنی نزدیکی بازگشت روح یونانی، ضرورت وجود مخالفان اسکندر که گرههای گوردیون فرهنگ یونانی را دوباره پس از گشودن، ایجاد خواهند کرد... آن لحن جهانی و تاریخی را می شنوم که در صفحهی ۳۰ مفهوم «اندیشهی تراژیک» مطرح می گردد، آری، تنها لحنی جهانی و تاریخی در این اثر وجود دارد این شگفت ترین «عینیتی» است که احتمال وجود دارد و اطمینان از این نکته است که من هستم و فرافکنی واقعیتی اتفاقی است و حقیقت وجود من خود از ژرفایی بس هراس انگیز سخن می گوید. در صفحهی ۷۱ سبک زرتشت با اطمینانی قاطعانه شرح داده و از پیش بیان می شود و هرگز بیانی پرشکوه تر برای رخداد زرتشت، یعنی فرآیند پالودن و ایثار بشریت، جز آنچه در صفحههای ۴۳ ـ ۴۶ آمده است، پالودن و ایثار بشریت، جز آنچه در صفحههای ۴۳ ـ ۴۶ آمده است، نمی توان یافت.

۱. ذکر این نکته ضروری است که نمامی شمارههای صفحه مربوط به نسخهی آلمانی این
 آثار است.

## رسالههاي نابههنكام

1

چهار رسالهی نابه هنگام، بسیار ستیزنده است و اثبات می کند که من «ساده لوحی رویاپرداز» نیستم و از کشیدن دشنه لذت می برم و شاید هم دستم برای کارهای خطرناک باز است. نخستین حمله (۱۸۷۳) به نظام آموزشی آلمان بود که من در آن زمان به تحقیری بی امان در آن می نگریستم. بی مفهوم، بی مایه و بی هدف چون «نظری عمومی» و صرف. هیچ سوء تفاهمی بدتر از آن نیست که باور کنیم موفقیت بزرگ آلمانی ها در ساخت سلاح یا حتی پیروزی آنان بر فرانسوی ها... دلیلی بر اثبات درستی این نظام آموزشی است.

در دومین رساله ی نابه هنگام (۱۸۷۴) جنبه ی خطرناک، آزاردهنده و مسموم کننده، در این شیوه ی فعالیت علمی مطرح می شود، یعنی همان زندگی بیمارگونه در این کارخانه و مکانیسم غیرانسانی در حالت «غیرشخصی» کارگر، اقتصاد نادرست در «تقسیم کار». هدف، یعنی فرهنگ نابود می شود و ابزار، یعنی همان فعالیت علمی نوگرا، سبب توحش شده است... در این رساله آن «مفهوم تاریخی» که در این سده به آن افتخار می کنند، برای نخستین بار نوعی بیماری و نشانه ی زوال دانسته شده است.

در سومین و چهارمین رسالهی نابه هنگام هدف جهت مفهوم متعالی فرهنگ تلاش برای تولید دگربارهی مفهوم «فرهنگ» است دو تصویر از سخت ترین خودخواهی ها و طرح تربیت خویشتن، ارائه گردیده است. نمونه های عالی نابه هنگام، سرشار از تحقیر کامل تمامی امور و هر آنچه است که «رایش»، «نظام آموزشی»، «مسیحیت»، «بیسمارک»، «موفقیت»، شوینهاور و واگنریا جان کلام نیچه... نامیده می شود.

#### ۲

از این چهار سوءقصد، نخستین آنها با موفقیتی فوقالعاده همراه بود. سروصدایی که این اثر برپاکرد، از هر جهت پرشکوه بود. من به زخمهای ملتی پیروز دست زده و گفته بودم که پیروزی آنان رخدادی فرهنگی نیست، بلکه شاید، شاید امری کاملاً دیگر باشد... پاسخ از هر سو داده شد و به هیچوجه تنها دوستان قدیمی داوید اشتراوس به این کار نیرداختند. من اشتراوس را چون نمونهای از دوستداران آموزش آلمانی و فردی خرسند می دانستم، خلاصه آنها را چون مؤلف انجیل «عهد عتیق و جدید» بر نیمکتهای آبجوخوری مسخره کرده بودم (واژهی دوستدار آموزش براساس همان کتابِ من در زبان باقی ماند). من این دوستان قدیمی را که در مقام فردی اهل ورتمبرگ و شواب ضربهای به آنان زده بودم هسمین که من حیوان افسانهای آنان، یعنی اشتراوس، را به ریشخندگرفتم، به همان سادگی و خشونتی پاسخ گفتند که من خود نیز در انتظارش بودم. پاسخهای پروسیها هوشمندانه تر بود و بیش از دیگران نشانههایی از آن سم «آبی برلینی» را می شد در آنها یافت. بی ادبانه ترین پاسخ را روزنامه ای در لایپزیگ، یعنی همان «گرنتس بوتن» ابدنام، ارائه پاسخ را روزنامه ای در لایپزیگ، یعنی همان «گرنتس بوتن» ابدنام، ارائه پاسخ را روزنامه ای در لایپزیگ، یعنی همان «گرنتس بوتن» ابدنام، ارائه پاسخ را روزنامه ای در لایپزیگ، یعنی همان «گرنتس بوتن» ابدنام، ارائه

<sup>.</sup>Grenzboten .\

کرد. زحمت زیادی کشیدم تا بازلیهای خشمگین را از برداشتن گام در این راه باز دارم. تنها افرادی پیر بی هیچقیدوشرطی از من به دلایلی مختلف و تا حدودی نامشخص جانبداری کردند. در بین آنان اِوالد در گوتینگن بود که به من فهماند، حملهی من به اشتراوس سبب مرگ اشتراوس شده است. به همین سان نیز برونو باوئر ۲، این پیروی قدیمی هگار، که از همین زمان به بعد از دقیق ترین خوانندگان آثار من شد، چنین گفت. بسیار دوست داشت که در آخرین سالهای زندگی برای مثال آقای فون ترایچکه می تاریخنگار پروسی، را که می خواست مفهوم از دست رفتهی «فرهنگ» را دوباره احیاء کند، با آثار من آشنا سازد. قابل تأمل ترین و نیز طولانی ترین پاسخ در باب این نوشته و نویسنده را یکی از شاگردان قدیمی فونبادر ۴ فیلسوف، یعنی پرفسور هوفمان ۵ در شهر ورتسبورگ داد. او براساس این نوشته برای من آیندهای بزرگ را پیشبینی کرد، گونهای از بحران و بالاترین تصمیم در مسألهی ردّ خدا را مطرح ساخت. و مرا عزیزترین و بیپرواترین نمونهی این شیوهی اندیشه دانست. همین ردّ خدا بود که مرا به سوی آثار شوپنهاورکشاند. درکل بهترین و تلخ ترین نظر تأییدی بیش از حد و جسورانه بود از سوی کارل هیلهبراند، ابراز شد. این انسان پیوسته نرمخو و این آخرین آلمانی انسان که می دانست در چه راهی از قلم خود بهره جوید. مقالهاش در نشریهی «آوگسبورگر

۱. هاینریش اوالد (۱۸۰۳ ـ ۱۸۷۵)، شرق شناس و متخصص عهد عتیق و استاد دانشگاه گوتینگن که آثار بسیاری درباره ی زبان عبری و تفسیر عهد عتیق نگاشته است.

۲. برونو باوئر (۱۸۰۹ ـ ۱۸۸۲)، فیلسوف و متأله آلمائی. او فلسفه ی تاریخ هگل را متحول
 کرد.

۳. هاینریش فون ترایچکه (۱۸۳۴ ـ ۱۸۹۶)، تاریخپژوه آلمانی و نویسندهای سیاسی.

۴. فرانتس خاور فونبادر (۱۷۶۵ ـ ۱۸۴۱)، فیلسوف و متأله.

۵. ويلهلم هوفمان (۱۸۰۶ ـ ۱۸۷۳) متأله آلماني.

۶. كارل هيلهبراند (۱۸۲۹ ـ ۱۸۸۴)، نويسنده و تاريخپژوه آلماني.

تسایتونگ» ٔ چاپ شد و هنوز هم همین مقاله را با لحنی محتاطانهتر در نوشتههای گردآوری شدهی او می توان خواند. او در این مقاله کتاب یادشده را پدیده، نقطهی عطف، نخستین یادآوری خویشتن و بهترین نشانه ی بازگشت واقعی جدیت و شوق آلمانی به مسایل معنوی توصیف كرده بود. هيله براند رسالهٔ مرا بسيار جاافتاده و ثمربخش و نظم كامل آن در تسمایز بین انسان و امور را عالی دانست و این رساله را بهترین جدلنامهای خواند که به زبان آلمانی نگاشته شده است و در آن، هنر بسیار خطرناک و توصیهنایذیر جدل برای آلمانی را می توان یافت. در هر حال با تأیید و حتی با لحنی تندتر از آنچه که من در باب گسستگی زبان در آلمان جسورانه مطرح كرده بودم (امروزه آن سَرهنويسان اين نقش را بر عهده دارند و خود نمی توانند جملهای بسازند) و با تحقیر مشابه «نخستین نویسندگان»، این ملت را خوار شمرده و در نهایت شگفتی خود، از شجاعت مرا بیان کرده بود، یعنی همان «نهایت شجاعتی که عزیزترین کسان هر ملتی را بر صندلی متهمان دادگاه می نشاند»... تأثیر بعدی این رساله در زندگی من وصف ناپذیر است. هیچکس تا آن زمان با من درگیر نشده بود. سكوت اختيار كردند و هنوز هم با من در آلمان محتاطانه و مبهم رفتار میکنند، من سالهاست که از آزادی بی قید و شرط سخن بهره جستهام و امروزه هیچکس و به خصوص کمتر از همه جا در «رایش»، دستش برای چنین کاری باز نیست. بهشت من «زیرسایهی شمشیر من» است ... در كل من اصلى از استاندال را به كار بستم. او توصيه مى كند كه ورود فرد به جامعه باید با دوئل همراه باشد و من عجب خصمی را برگزیده بودم! آن اولین آزاده جان آلمانی!... درواقع، نوعی کاملاً جدید از آزاده جانی به این ترتیب برای نخستین بار مطرح شد. تا امروز هیچ امری برای من بیگانهتر و نامربوطتر از آن تیرهی اروپایی و آمریکایی

Augsburger Zeitung .\

«آزاداندیشان» نبوده است. با همین افراد ساده لوح و لودگان اصلاح ناپذیر «اندیشه های نوگرا» حتی فاصله ای ژرف در مقایسه با دشمنان آنان دارم. آنان نیز می خواهند به شیوه ی خود بشریت را بنا بر تصویر ذهنی خویش «اصلاح کنند» و علیه هر آنچه که من هستم و می خواهم، نبردی آشتی ناپذیر برپا سازند. البته به شرط آن که این مهم را دریابند. همگی آنان به «آرمان» باور دارند... و من نخستین ضد اخلاق گرا هستم.

## ٣

ادعا نمی کنم که رساله های نابه هنگام با عنوان شوپنهاور و واگنر به خصوص برای درک یا حتی صرفاً بررسی روان شناسی هر دو مورد، ممكن است مفيد باشد، هرچند برخى موارد استثنايي هم وجود دارد. از این روی برای نمونه با اطمینان غریزی و ژرف مبانی سرشت واگنر را استعدادی در هنرپیشگی نام نهادهام که از ابزارها و مقاصد خود تنها در پی دستیابی به نتایج است. در اصل میخواستم با این نوشتهها امری کاملاً جدا از روانشناسی را مطرح سازم، مسألهی تربیت بی نظیر، مفهوم جدید تربیت خویشتن، دفاع از خویشتن تا سر حد سختی و راهی برای دستیابی به عظمت و وظیفه های تاریخی و جهانی برای نخستین بار در این رساله مطرح شد. هدف من استفاده از دو شخصیت مشهور و در عین حال نه چندان مشخص بود، درست به همان نحوی که برای بیان امری با چند عبارت، نشانه، ابزار زبانی را در اختیار میگیریم. در نهایت به این امر با تیزبینی کاملاً پنهانی در صفحهی ۹۳ سومین رسالهی نابه هنگام اشاره می شود. به همین نحو نیز سقراط از افلاطون در نشانه شناسی افلاطون بهره جست. حال که با اندکی فاصله به آن حالتهای گذشته می نگرم که این نوشتهها شاهدی بر آن است، نمیخواهم انکار کنم که در آنها در

اصل فقط از خویشتن سخن گفته ام. نوشته ی «واگنر در بایرویت» نوعی رویای آینده است و برعکس «شوپنهاور در مقام مربی» درونی ترین داستان و دگرگونی من است. به خصوص سوگند من!... هرچه که امروز باشم و هر جاکه باشم (بر بلندایی که در آن نه باکلام، بلکه با آذرخش سخن مى گويم)، اكنون تا چه اندازه از آن حال و هوا دور هستم! اما آن سرزمین (و خود را حتی لحظهای در باب این راه، دریا و خطر نفریفتم) و موفقیت را دیدم! آرامشی ژرف در وعدهها و این نگاه نیک بخت به آینده که تنها وعدهای نخواهد بود! این جا هر سخن ژرف و درونی تجربه شده است. دردناک ترین جنبه ها هم در آن وجود دارد و کلامی بش ستیزنده در آن نهفته است. اما نسیم آزادی بزرگ بر فراز تمامی این امور می وزد و حتى خود زخم نيز ايرادى ندارد. من فيلسوفان را مادهى منفجرهاى مى دانم كه تمامى امور را به خطر مى اندازند و منظور من از «فيلسوف» فرسنگها از آن مفهومی که حتی کانت را در بر می گیرد، فاصله دارد تا چه رسد به «نشخوارکنندگان» دانشگاهی و دیگر استادان فلسفه. در این زمینه در کتاب حاضر آموزههای بس گران بهایی را ارائه می دهم که در اصل نه «شوینهاور در مقام مربی»، بلکه در مفهوم متضاد آن، یعنی «نیچه در مقام مربی» در آنها سخن می گوید. با توجه به آن که پیشه ی من در آن زمان دانش ورزی بود و شاید هم این پیشه را دریافته بودم، بی شک آن قطعهی تند در باب روان شناسی دانشمندان نیز بی اهمیت نیست که در این نوشته ناگهان مطرح می شود، یعنی آن حس فاصلهای بیان می گردد که ممکن است اطمینانی ژرف در باب وظیفهی من، ابزار، میانپرده و تأثیر جنبی آن باشد. این از هوشمندی من است که به صورتهای گوناگون و در مکانهای بسیار بودهام تا بتوانم به وجودی منحصر به فرد بدل شوم و منحصر به فرد باشم. از این روی چارهای جز آن نداشتم که مدتی هم دانشمند باشم.

## انسانی، بسیار انسانی

## با دو بخش در ادامهی آن

١

«انسانی، بسیار انسانی» یادبودی از بحران است. نام این کتاب آنگونه که از خودش برمی آید، کتابی برای جانهای آزاده و تقریباً هر جملهی آن بیانگر پیروزی است و من با این کتاب، سرشت خود را از هر آنچه به آن تعلق نداشت، آزاد ساختم. از دیدگاه من این امور همان آرمانگرایی است و عنوانش بیان می کند که «هرجا امور آرمانی باشد، من مسایلی انسانی، بسیار انسانی» می بینم!... من انسان را بهتر می شناسم... به هیچ روی نباید معنی دیگری از «جان آزاده» را دریافت، یعنی جانی آزاد شده که خود به همت خویشتن دگرباره اختیار خود را به دست گرفته است. آن طنین و آوای گذشته کاملاً در این اثر دگرگون شد و این کتاب را هوشمندانه، حتی سخت و تمسخرآمیز یافتند. این اثر نوعی معنویت سلیقه ای عالی به نظر می رسد و پیوسته در پی آن است که بالاتر از جریان احساسی قرار گیرد. در این زمینه اهمیت دارد که در نظر گیریم، یکصدمین سالروز مرگ ولترا در این زمینه اهمیت دارد که در نظر گیریم، یکصدمین سالروز مرگ ولترا دلیلی برای انتشار این اثر در سال ۱۸۷۸ بود، زیرا ولتر خلاف آنچه بعدها دلیلی برای انتشار این اثر در سال ۱۸۷۸ بود، زیرا ولتر خلاف آنچه بعدها

۱. ولتسر (نسام مستعار فرانسوا ماری آرو)، نویسنده ی فرانسوی (۱۶۹۴ ـ ۱۷۸۸). او از نویسندگان برتر عصر روشنگری بود.

درباره ی او نوشته اند، از بزرگمردان حوزه ی جان و درواقع همان است که من نیز هستم. نام ولتر بر نوشته ی من درواقع نوعی پیشرفت به سوی خودم بود... اگر دقیق تر بنگریم، جانی بخشنده را می باییم که تمامی گوشه و کنارها و زوایای آرمان را می شناسد، یعنی با همان سیاه چال ها و در عین حال نهایت امنیت او آشناست. با مشعلی در دست که نور آن بی هیچ «تزلزلی» است، با این روشنایی نافذ جهانزیرین آرمان را روشن می کند. این جنگ است، اما جنگی بدون باروت و دود، بدون ستیزه جویی، بدون شور و شعف و توده ای از اندام های مجروح انسانی، تمامی این امور خود «آرمانگرایی» است. خطایی در پس خطایی دیگر را نادیده می انگارند و این چنین آرمان را مردود نمی دانند، آرمان یخ می زند... برای مثال در این جا «نابغه» یخ می زند و در گوشه ای دیگر «قدیس» یخ می بند و زیر جا «نابغه» یخ می زند و در گوشه ای دیگر «قدیس» یخ می بند و زیر سرد تر می شود و این چنین تقریباً در همه جا «شیء فی نفسه» یخ می بندد...

۲

طرح ابتدایی این کتاب مربوط به میانه ی نخستین هفته های برگزار ی جشنواره ی بایرویت است و شرط نگارش آن بیگانگی ژرف نسبت به تمامی اموری است که مرا در آن جا احاطه کرده بود. هرکس دریابد چه رویاهایی آن زمان در راه من سربرمی آوردند، می تواند بفهمد یک روز که در بایرویت از خواب برخاستم، چه حالی داشتم. گویی کاملاً در خواب و رویا بودم... اما من کجا بودم؟ هیچ چیز را دیگر نمی شناختم، حتی واگنر را هم دیگر به یاد نداشتم. بیهوده کتاب خاطراتم را ورق می زدم. در تریبشن، آن جزیره ی دوردست نیک بختان بودم که در آن جا هیچ نشانی از تشابه

نیست. آن روزهای بی مثال پی افکندن، جماعتی که من متعلق به آنان بودم، همان جماعتی که جشن گرفته بودند و در بین آنان هیچ اشارهای به امور ظریف نمی شود و هیچ تشابهی با هم ندارند. چه رخ داده بود؟ آثار واگنر را به آلمانی ترجمه کرده بودند! واگنر بر واگنر تسلط یافته بود! هنر آلمانی! استاد آلمانی! آبجوی آلمانی!... ما دیگرانی که خوب می دانیم هنر واگنر تا چه حد سلیقهای جهان وطنی دارد، زمانی که دیدیم دوباره بر واگنر «فضیلتهای» آلمانی را مستولی کردهاند، خشمگین شدیم. فکر میکنم من پیروان واگنر را می شناسم، من سه نسل را «دیدهام»، از برندل ا مرحوم که واگنر را با هگل اشتباه می کرد تا «آرمانگرایان» روزنامه ی بایرویت که واگنر را با خود اشتباه می کردند. من تمامی انواع اعتراف های «ارواح زیبا» را دربارهی واگنر شنیدهام. سرزمینی وسیع در ازای یک واژهی فروتنانه! در حقیقت جماعتی هراسانگیز! نُل، پُل ۲، کُل با ظرافتی بی کران! هر نوع ناقص الخلقه و از آن جمله حتى يهو دستيزان نيز بوده اند! واگنر بيچاره! به چه مصیبتی گرفتار شده بود! ای کاش دست کم فقط به میان خوک ها او را می بردند! اما در میان آلمانی ها!... در نهایت برای عبرت آیندگان، باید یکی از اهالی اصیل بایرویت خفه می شد یا بهتر بود باز هم روح او حفظ می شد، زیرا روح وجود نداشت و زیر آن نوشته بودند: این چنین آن «جانی» به نظر می آید که سنگ بنای امپراتوری «رایش» شد... کافی است. چند هفتهای در آن بحبوحه به سفر رفتم، اما ناگهان بهرغم آن که زنی جذاب و اهل پاریس می خواست درد مرا تسکین دهد، از واگنر طی تلگرافی با سیاس پوزش خواستم. به روستای کلینگن برون رفتم که

۱. کارل فرانتس براندل (۱۸۱۱ ـ ۱۸۶۶)، موسیقی دان آلمانی که آثاری در طرفداری از واگنر نگاشته است.

۲. لودویگ نل (۱۸۳۱ ـ ۱۸۸۵)، پژوهشگر حوزهی موسیقی؛ ریشارد پُل (۱۸۲۶ ـ ۱۸۹۶)، پژوهشگر حوزهی موسیقی.

پوشیده از جنگلهای منطقه ی بومن است و غم و تحقیر آلمانی را چون بیماری با خویش همراه بردم و گاهی با عنوان کلی «تیغه ی خیش» جملهای در دفتر یادداشت خود نگاشتم که صرفاً روانشناسی سختی بود و شاید در «انسانی» بسیار انسانی» باز هم بتوان نشانی از آن را یافت.

٣

آنچه آن زمان برایم پیش آمد، گسستن از واگنر نبود، حس می کردم غریزهام به بیراهه کشیده شده است و نشانهی این بیراهه نیز خطایی در باب واگنر یا مقام استادی در بازل بود. ناشکیبایی بر وجودم مستولی شده بود و دیدم زمان آن فرارسیده که باید دوباره به خویشتن خویش بازگردم. ناگهان هراسان دریافتم چه زمان زیادی را به هدر دادهام و زندگی در كسوت زبانشناس تا چه حد مرا از وظايف خود باز ميدارد. از اين فروتنی کاذب شرمنده بودم... ده سال را سپری کرده بودم و در این مدت تغذیهی روحی نداشتم، هیچ امر مفیدی را فرا نگرفته و بیهوده بسیاری از آن مطالب چرند و گرد گرفتهی دانش را فراموش کرده بودم. و تنها کار من خزیدن موشکافانه بین قافیه پردازان یونان و روم باستان با چشمانی ضعیف بود! با دلسوزی خویشتن را دیدم که نحیف و تکیده شدهام و از واقعیت ها دقیقاً نشانی در آگاهی من نیست و «آرمانگرایی ها» به پشیزی نیز نمی ارزید! دستخوش عطشی سوزان شده بودم و درواقع از همان زمان نیز به کاری جز فیزیولوژی، پزشکی و علوم طبیعی نپرداختم، حتی آن زمان که ناچار به ایفا*ی وظیفه شد*م، بار دیگر رو به پژوهشهای واقعاً تاریخی آوردم. در آن هنگام ابتدا به رابطهی فعالیت خود خواسته و خلاف غریزه، یعنی همان به اصطلاح «کسب و کاری» که در نهایت، آدمی را به آن فرا می خوانند و آن نیاز به تسکین درد پوچی و گرسنگی، با هنر

بی هوشی (برای مثال با هنر واگنر) پی بردم. با نگاهی دقیق به پیرامون خود، دریافتم، که بسیاری از مردان جوان نیز در این وضع نابسامان به سر می برند و هر سرشت مخالف به ناچار سرشتی دیگر را آشکارا پدید می آورد. در آلمان یا بی پرده بگوییم، در «رایش» بسیاری محکوم هستند که نابه هنگام تصمیم بگیرند و بعد زیر این بار ناگزیر مبتلا به بیماری مزمنی می شوند... اینان واگنر را چون تریاک می طلبند و خویشتن را فراموش می کنند و لحظه ای از خود غافل می شوند... چه می گویم! فقط برای پنج یا مشس ساعت!

#### ۴

آن زمان بود که غریزه ی من بی رحمانه به مخالفت با تسلیم، همراهی و خطای طولانی تر در شناخت خود پرداخت. هر نوع زندگی، نامساعد ترین شرایط، بیماری و فقر، تمامی این امور، ارزشمند تر از آن «ایثار» ناشایستی بود که ابتدا از ناآگاهی و جوانی و بعدها از رویِ کاهلی و «حس وظیفه شناسی» به آن دچار شده بودم. در همین زمان بود که به طریقی بس شگفت انگیز و دقیقاً در زمانی درست آن میراث بد پدرم، یعنی در واقع همان تقدیر مرگ زودهنگام، به یاری من شتافت. بیماری انلک انلک سبب مهان تقدیر مرگ زودهنگام، به یاری من شتافت. بیماری انلک انلک سبب رمان هیچ نیکخواهی نکردم و نفع زیادی بردم. برای امثال بیماری من زمان هیچ نیکخواهی نکردم و نفع زیادی بردم. برای امثال بیماری من فرصت و خمی برای رویگردانی کامل از تمامی عادتهاست و به من فرصت و فرمان می دهد که خویشتن را از یاد ببرم و نیز ضرورت آرمیدن، بیکاری، فرمان می دهد که خویشتن را فراهم میکند... اما این کارها که همه اندیشیدن صبر و شکیبایی را فراهم میکند... اما این کارها که همه اندیشیدن در باب زبان شناسی نپردازم و از «کتاب» رهایی یابم، سالها دیگر هیچ در باب زبان شناسی نپردازم و از «کتاب» رهایی یابم، سالها دیگر هیچ

نخواندم و این بزرگترین نیکی در حق خودم بود! آن پستترین خویشتن مدفون و خموش در زیر بار دایمی اجبار به شنیدن سخن دیگران (این که همان مطالعه است!) [خویشتنِ من] آرام، شرمگین و با تردید از خواب برخاست، و سرانجام دوباره لب به سخن گشود! هیچگاه چون آن بیمارترین و دردناک ترین دوره ی زندگی خویش نیک بخت نبوده ام. کافی است به «سپیده دم» یا برای مثال «آواره و سایه اش» نگاه کنیم و دریابیم که «این بازگشت به خویشتن چه بوده است»، نوعی از والاترین گونه ی بهبودی!... ان گونه ی دیگر، تنها در پس آن فرا رسید.

## ۵

انسانی، بسیار انسانی، این یادبود تربیت دینی خویش را که پایان ناگهانی تمامی «فریبهای والا»، «آرمانگرایی»، «حسّ زیبا» و دیگر خصلتهای زنانه در من بود، بیش تر در سورنتو نگاشتم و پایان و شکل نهایی آن، زمستانی در شهر بازل و درست در شرایطی متفاوت و نامناسبتر از سورنتو فراهم آمد. در اصل این کتاب مرهون کوشش آقای پترگاست است که آن زمان در دانشگاه بازل درس می خواند و به من در آن حال رنب یاری بسیاری رساند. من میگفتم و او می نوشت و من سرم را با پارچهای باری بسیاری رساند. من میگفتم و او می نوشت و من سرم را با پارچهای درواقع خود او نویسندهی واقعی اثر بود، در حالی که من مولف بودم. کتاب که تمام و کمال به دستم رسید (و سیب شگفتی فراوان مین بیمار شد)، دو نسخه از آن را به بایرویت فرستادم. از روی اتفاقی معجزه گونه در همان زمان نسخهای زیبا از متن پارسیفال نیز به دستم رسید. واگنر این اثر را چنین به من تقدیم کرده بود: «به دوست ارزشمندم، فریدریش نیچه، ریشارد واگنر، مشاور کلیسا.» این تلاقی دو کتاب از دیدگاه من اسرارآمیز ریشارد واگنر، مشاور کلیسا.» این تلاقی دو کتاب از دیدگاه من اسرارآمیز

می نمود. آیا طنین آن چون صدای برخورد دو دشنه با هم نبود؟... در هر حال هر دو چنین حس می کردیم، زیرا هر دو لب فرو بستیم. در همین روزها بود که نخستین روزنامه های بایرویت منتشر شد و من دریافتم چرا وقت آن فرا رسیده بود. باور نکردنی است! واگنر مؤمن شده بود!...

## ٦

آنگونه که آن روزها (۱۸۷۶) در باره ی خود می اندیشیدم و با اطمینان کامل وظیفه ی خویش و جنبه ی تاریخی آن در جهان را بر دوش گرفته بودم ـ چنانکه در تمامی کتاب، به خصوص در بخشی مهم از آن اثبات می شود ـ که من با آن نیرنگ غریزی خویش حتی در این کتاب بار دیگر نیز به واژه ی کوچک «من» پرداختم و این بار نه شوپنهاور و واگنر، بلکه دوستم، دکتر پاول ره ایی بینظیر را با شکوهی از تاریخ جهان شرح دادم و خوشبختانه او ظریف تر از آن بود که ... دیگران از ظرافت کم تری برخوردار بودند، یعنی ناامیدانی نیز بین خوانندگان من هستند، برای مثال، آن استادان معمول آلمانی که پیوسته فکر می کنند در این جایگاه تمامی کتاب جنبهای از ره ثالیسم آ والاتر است ... در حقیقت این کتاب دربرگیرنده ی مخالفت با پنج یا شش جمله ی دوستم بود. در این باره بهتر است پیشگفتار تبارشناسی اخلاق را بخوانند. در این کتاب این نکته مطرح می شود که: کدام اصل اساسی است که جسور ترین و بی لطف ترین اندیشمند، یعنی نویسنده ی کتاب «درباره ی سرمنشاء احساسهای

۱. پاول رِه (۱۸۴۹ - ۱۹۰۱)، دوست نیچه و لو سالومه بود و باعث آشنایی نیچه با سالومه شد. ابتدا فلسفه خواند و پس از مدتی رو به پزشکی آورد و در مناطق دورافتاده به یاری مردم فقیر شتافت.

۲. نیچه در این جا با ترکیب نام پاول ره (Paul Ree) و رئالیسم واژهی جدیدی ساخته است.

اخلاقی» (این طور بخوانید: نیچه، نخستین ضداخلاق) به برکت تحلیل قاطعانه و زیر و زیر کننده ی رفتار انسانی به آن دست یافته است؟ «انسان اخلاقی به عالم هوشمند بیش از انسان فیزیکی نزدیک نیست، زیرا اصلاً عالم هوشمندی وجود ندارد...» این اصل سخت و برنده زیر ضربات پتک شناخت تاریخی (این طور بخوانید: «بازسنجی تمامی ارزشها») شاید بتواند در آینده (۱۸۹۰) چون تبری باشد که «نیاز متافیزیکی» بشریت را از ریشه درآورد و هیچکس نمی داند که باعث دعای خیر بشریت خواهد شد یا لعنتی در پی خواهد داشت؟ اما در هر حال این اصل بزرگترین پیامدهای پرثمر و پرهراس و در عین حال نگرشی دوگانه به عالم را سبب پیامدهای پرثمر و پرهراس و در عین حال نگرشی دوگانه به عالم را سبب می شود که در تمامی شناختهای بزرگ می توان آن را یافت...

## سپیده دم

# اندیشههایی دربارهی اخلاق در مقام پیش داوری

1

با این کتاب هجوم من به اخلاق آغاز می شود. هیچ بوی باروت از آن نمی آید و می توان بوهایی دیگر و بسی شامه نواز را از آن حس کرد، به شرط آن که مشام تیزی داشته باشیم. از تفنگ بزرگ و کوچک هیچ خبری نیست و اگر این کتاب تأثیری ناخوشایند بر جای نهد، افزارهای آن بسی خوشایند تر و تأثیر آن چون نتیجه گیری است و شباهتی به شلیک توپ ندارد. این که در پایان کتاب با احتیاط و شرمندگی، و داع، به ویژه با تمامی آن اموری صورت می بذیرد که تاکنون از جملهی افتخارها و حتی نیایشهای اخلاق بوده است، با این حقیقت منافاتی ندارد که در سراسر کتاب هیچ سخن ناخوشایند، هیچ حمله و بدخواهی مطرح نمی شود و بیش تر چون جانوری دریایی گرد و نیک بخت در آفتاب لمیده است و بین صخره ها از آفتاب لذت می برد. در نهایت این جانور دریایی خودم بودم و در باب هر جملهی کتاب به اندیشهای ژرف پرداختم و در آن صخرههای در باب هر جملهی کتاب به اندیشهای ژرف پرداختم و در آن صخرههای بیچ در پیچ نزدیک جنوا تنها و غرق در راز و نیاز با دریا به این سو و آن سو می می و دکه با آن امری منحصر به فرد را دوباره از ژرفا جملهی آن اشاره ای می شود که با آن امری منحصر به فرد را دوباره از ژرفا جملهی آن اشاره ای می شود که با آن امری منحصر به فرد را دوباره از ژرفا جملهی آن اشاره ای می شود که با آن امری منحصر به فرد را دوباره از ژرفا جملهی آن اشاره ای می شود که با آن امری منحصر به فرد را دوباره از ژرفا

برمیکشم و تمامی پوستهی آن از هراس اندک خاطرات میلرزد. هنری که پیش شرط آن است، آن هنر کوچک حفظ اموری که سبکبار و بی صدا به سرعت میگذرد و آن لحظه هایی که من آنها را بزمجه های الهی می نامم، نیست، و حتی در آن نشانی از خشونت آن خدای جوان یونانی را نمی توان یافت که آن بزمجهی فلکزده را به آسانی به سیخ میکشد و پیوسته با سیخ و قلم چنان می کند... «هنوز سپیده دمان بسیاری وجود دارند که سر بر نزدهاند.» این کتیبهی هندی بر آغاز این کتاب حک شده است. پدیدآورندهی این کتاب در کجا به جستجوی آن صبح جدید، آن سرخی تاکنون ناشناخته ای می رود که با آن باز روزی (آه، شاید هم روزهای بسیار و کل عالم جدید!) سربرآورد؟ با بازسنجی تمامی ارزشها، رهایی از تمامی ارزشهای اخلاقی، پاسخی است مثبت و اعتمادورزی به هر آنچه که تاکنون ناشایست و حقیر شمردهاند و نفرین بر آن روا داشتهاند. این کتاب تأییدکننده، پرتوی عشق و لطافت خویش را بر تمامی امور بد مى افشاند و به آنان «روح»، وجدانى آسوده، حقى والا و امتيازى برای زندگی دوباره می بخشد. به اخلاق حمله نمی کنیم، تنها دیگر به آن اهمیتی نمی دهیم... این کتاب با واژهی «یا؟» پایان میپذیرد و تنها کتابی است که در پایان آن «یا؟» را مطرح کردهاند.

۲

وظیفه ی من آماده سازی بشریت است برای لحظه ی والاترین اندیشه به خویشتن و آن نیمروز سترگ که در آن بشر به گذشته و آینده می نگرد و از حاکمیت قضا و قدر و کشیشان رهایی می یابد و پرسش «چرا؟» و «برای چه؟» را برای نخستین بار در قالبی کلی مطرح می سازد. بنا به وظیفه ی خود با ضرورت به این نگرش می پردازم که چرا انسان به خودی خود در

راه درست گام نمی نهد به هیچروی خدا او را هدایت نمی کند و در پس پشتِ بسیاری از مقدس ترین مفاهیم ارزشی او، غریزهی نفی، تباهی و فساد او را به گمراهی کشیده است. از این رو مسألهی سرمنشاء ارزشهای اخلاقی از دیدگاه من مهم ترین مسأله است، زیرا آینده ی بشریت وابسته ی به آن است. و باور به این نکته که در کل تمامی امور در ید اختیار بهترین کس است و کتابی (انجیل) آرامش نهایی، رستگاری و حکمت الهی در تقدیر بشریت را فراهم میکند، به زبان دیگر جلوگیری از واقعیت، خواست و حقیقت متضاد ترحمبرانگیز است. یعنی تاکنون اختیار بشریت در ید بدترین کس بوده است و این گزیدگان شرور، نیرنگ بازان، کینه جویان، به اصطلاح «قدیسان»، این بهتانزنندگان و حرمت شکنان، بر این بشریت حکمفرما بودهاند. شواهد بسیاری مشخص میکند که کشیش (از آن جمله کشیشان پنهان یا همان فیلسوفان) نه فقط در جامعه ی دینی خاصي، بلكه بر تمامي امور تسلط داشتهاند و اخلاق منحط، خواست به پایان فینفسه در مقام اخلاق وجود دارد، ارزشی بی قید و شرط است که برای هرگونه ایثارگری و دشمنی و خودخواهی در همه جا مطرح می گردد. آن کس که در این باب با من هم عقیده نباشد، از نظر من فاسد است... اما تـمامی جـهان بـا مـن هـمعقیده نیست... از دیدگاه هـر فیزیولوژیستی چنین تفاوت ارزشی تردیدی را بر جا نمی گذارد. اگر درون هر موجود زنده کوچکترین عضوی حتی به میزانی بسیار اندک نکوشد تا خویشتن را حفظ و تجدیدقواکند و «خودخواهی» خویش را با اطمینانی كامل إعمال نكند، تمامى آن موجود تباه خواهد شد. فيزيولوژيست می خواهد آن بخش فاسد را قطع کند و از هرگونه همدردی با آن فرد منحط خودداری می کند، زیرا از هر گونه همدردی اکیداً دوری می ورزد. اما کشیش دقیقاً در پی تباهی تمامی بشریت است و به همین دلیل نیز به حفظ آن بخشهای فاسد میپردازد و به چنین بهایی حاکمیت خود را بر

انسان حفظ می کند... اگر مفاهیمی دروغین و یاری رسان اخلاق چون «روح»، «جان»، «اراده ی آزاد» و «خدا» سبب تباهی فیزیولوژیک نمی شد، چه اتفاقی می افتاد؟... اگر در باب حفظ خویشتن و افزایش قدرت جسمی، یعنی قدرت زندگی جدیت به خرج ندهیم، اگر بی ارزشی آرمان و از تحقیر جسم «سلامتی روح» را پدید نیاوریم، آیا دیگر گفته ها جز انحطاط است؟ تا امروز اخلاق به معنی فقدان نقطه ی ثقل، مقاومت در برابر غریزه های طبیعی، خلاصه «ایثار» بوده است... من با «سپیده دم» برای نخستین بار به مبارزه با اخلاق ضدخودخواهی پرداختم.

#### حكمت شادان

«سپیده دم» کتابی برای تأیید، ژرف، اما روشن و مهربانانه است. همین نکته باز هم به نهایت در باب حکمت شادان صدق می کند، یعنی تقریباً در هر جمله ی آن ژرف نگری و جسارت طلبی را می توان حس کرد. شعری که در آن به سپاس از شگرف ترین ژانویه ی زندگی خود می پردازم (تمام این کتاب رهاورد این ماه است)، به خوبی نشان می دهد که «حکمت» از کدامین مرتبه ی ژرف چنین شادان شده است:

ای که با نیزه ی آتشین
یخ روح مرا چنان می شکنی
که پر خروش سوی دریا
با والاترین امید می شتابد
پیوسته روشن تر و سالم تر،
رها از هر اجبار و لبریز از مهر،
پس این معجزه ی خویش را
ای زیباترین ژانویه
ستایشی کن!

«والاترین امید» چیست؟ چه کسی ممکن است پس از پایان چهارمین فصل این کتاب و مشاهده ی درخشش زیبایی الماسگون نخستین

عبارتهای زرتشت به این کتاب شک ورزد؟ یا آیا کسی هست که جملههای سختِ گرانیتی را در پایان فصل سوم این کتاب بخواند که با آنها تقدیری همیشگی برای نخستین بار در قالب کلام ارائه می شود؟ نغمههای شاهزاده ی پرنده ی آزاد که بهترین بخشهای آن را در سیسیل سروده ام یاد آور مشخص مفهوم پرووانسی ( «حکمت شادان» است، یاد آور آن وحدت ترانه سرا، شهسوار و آن آزاده جانی است که با خویش آن فرهنگ شگفت انگیز و زودهنگام پرووانسی را در مقابل تمامی فرهنگهای گنگ و مبهم مطرح می سازد. آخرین شعر نیز، «تقدیم به باد شمالی»، ترانه ای آرام برای رقص است و با آن، اگر بتوان گفت، می شود رقصان از بند اخلاق گریخت و به این گونه این کتاب پرووانس گرایی تمام عیاری است.

۱. بخشی در جنوب فرانسه

# چنین گفت زرتشت کتابی برای همه کس و هیچ کس

١

حال نوبت به بازگویی داستان زرتشت می رسد. زمینه ی اصلی کتاب، یعنی اندیشه ی بازگشت جاودانی، آن والاترین قاعده ی تأیید که اصولاً می توان به آن دست یافت، متعلق به اوت سال ۱۸۸۱ است. طرح آن بر کاغذی نگاشته شد که زیر آن نوشته بود: «شش هزار پا بر فراز انسان و کاغذی نگاشته شد که زیر آن نوشته بود: «شش هزار پا بر فراز انسان و زمان.» آن روز پیاده به جنگلهای کنار دریا در سیلواپلانا رفتم. نزدیک قطعه سنگ هرمی شکل و بلندی در حوالی سورلای ایستادم. آن جا بود که این فکر به ذهن من راه یافت. اگر به چند ماه پیش تر نظری کنم، نشانههای مقدماتی این امر، یعنی آن ژرف ترین دگرگونی ناگهانی سلیقه ی خود، مهسماتی این امر، یعنی آن ژرف ترین دگرگونی ناگهانی سلیقه ی خود، به خصوص در باب موسیقی را درمی یابم. شاید باید تمامی زرتشت را به خصوص در باب موسیقی را درمی یابم. شاید باید تمامی زرتشت را شنیدن بود. در آسایشگاه کوچک کوهستانی نزدیک ویچنزا در رکوآرو که شنیدن بود. در آسایشگاه کوچک کوهستانی نزدیک ویچنزا در رکوآرو که بهار سال ۱۸۸۱ را سپری کرده بودم، همراه استاد و دوستم پتر گاست درست همچون «دوباره متولدشدگان» دریافتم که قفنوس موسیقی با درست همچون «دوباره متولدشدگان» دریافتم که قفنوس موسیقی با پرهایی سبکتر و درخشان تر از پیش از کنار ما پرکشید و رفت. به عکس، پرهایی سبکتر و درخشان تر از پیش از کنار ما پرکشید و رفت. به عکس،

اگر مدتی بعد از آن روز و زمان زایمان ناگهانی این اثر در شرایطی سخت و در فوریه ۱۸۸۳ را در نظر آوریم، بخش پایانی که در پیشگفتار چند جملهای از آن را نقل قول کردم، دقیقاً در همان ساعتی پایان یافت که ریشارد واگنر در ونیز درگذشت. از این رو دورهی بارداری من هجدهماه طول کشید. این عدد هجده ممکن است دستکم بوداییان را به این فکر وادارد که من اصلاً فیلی ماده هستم. در این فاصلهی زمانی «حکمت شادان» پدید آمد که خود صدها نشانه از نزدیکی امری بدیع را در خود دارد. در نهایت، این اثر خود سرآغاز زرتشت است و یک بخش مانده به انتهای کتاب چهارم آن اندیشهی اصلی زرتشت مطرح می گردد. به همین روش در ایسن فاصلهی زمانی آن حماسهی زندگی (برای گروهی از همسرایان و ارکستر) پدید آمد که کتاب نتهای آن را دو سال قبل ار و فریج در لایپزیگ منتشر کرد. شاید این اثر نشانهی چندان مهم از آن حال و هوای من در این سال بود که در آن بهترین شور و شوق در وجودم پدید آمد و من بر آن نام شور تراژیک را می نهم. بعدها آن را به یاد من خواهند خواند. در این جا تأکید میکنم که متن به دلیل برداشتهای نادرست از آن، متعلق به من نیست. این اثر الهام شگفت انگیز، دختری جوان و روس است که آن وقتها با او دوست بودم، منظور خانم لوقون سالومه است. آن کس که بتواند از آخرین سطرهای آن شعر نکته ای را

۱. لوفون سالومه (۱۸۶۱ ـ ۱۹۳۷)، دختر ژنرالی روسی بود که برای تحصیل تاریخ ادیان به سوٹیس آمد و در این بین با پاول رِه آشنا شد. بعدها رِه برای نیچه در نامهای شرح حال این دختر را نگاشت و نیچه مشتاق دیدار او به رم شتافت. مدتی بعد نیز از سالومه خواستگاری کرد، ولی پاسخ منفی بود. لوفون سالومه بعدها با آندرهاس، ایرانشناس مشهور، ازدواج کرد و با ربلکه و فروید نیز دوستی نزدیکی داشت. بیشک بهترین تفسیر بر آثار نیچه را همین لوفون سالومه در زمان خود نگاشته است. در این تفسیر او نیز مینویسد که با نیچه دربارهی تاریخ ادیان و به ویژه دین زرتشت گفتگوهایی کرده است.

<sup>(</sup>نک همچنین پیگفتار)

دریابد، حدس خواهد زد، چرا من آن را ترجیح دادم و به ستایش آن پرداختم، آخر این ابیات بسی شگرف بود. در این جا درد بهانهای علیه زندگی نیست: «آیا به راستی تو دیگر هیچ نیک بختی نداری تا به من ارزانی داری! تو هنوز درد خود را داری ... شاید موسیقی من نیز در این جا سترگ باشد. (آخرین نت کلارینت در فادو دین است و نه دو. اشتباه چاپی.) زمستان بعدی را در آن خلیج زیبای راپالو نزدیک جنوا گذراندم. این خلیج بین کیاوری و کوههای پورتوفینو است. چندان سلامت نبودم. زمستان سرد بود و بسی باران میبارید. مسافرخانهی کوچکی درست جلوی دریا بود و این دریای بی انتها شبها خواب را از چشمان می گرفت و از تمامی جنبه ها کاملاً نامطلوب بود. با این حال برای اثبات اصل خویش مبنی بر این که امور مهم «در هر حال» پدید می آیند، در این زمستان و آن وضعیت دشوار زرتشت من پدید آمد. صبحها به سوی جنوب از جادهی زیبای زوآگلی به ارتفاعات میرفتم، از کنار کاجها می گذشتم و از دوردست به دریا می نگریستم و بعداز ظهرها هر قدر که سلامتی به من فرصت می داد، تمامی خلیج را از سانتامارگریتا تا پورتوفینو می پیمودم. به این مکان و این منظره با آن علاقهای که قیصر آلمان، فریدریش سوم نسبت به آن حس می کرد، بیش تر در دلم احساس نزدیکی مى كردم. اتفاقاً پاييز سالِ ١٨٨۶ باز هم به اين ساحل آمدم و اين درست زمانی بود که قیصر برای آخرین بار به تماشای این عالم کوچک فراموش شدهی نیک بختی آمده بود. در هر دوی این مسیرها نخست فکر نگارش زرتشت به ذهنم رسید، به خصوص خود زرتشت در مقام نمونهای معمول یا درست تر آن است که بگویم زرتشت یک باره به من هجوم آورد...

برای درک این نمونه باید ابتدا شرایط فیزیولوژیکی آن را مشخص كنيم و اين شرايط هماني است كه من آن را سلامتي سترگ مي نامم. نمي توانم اين مفهوم را بهتر و شخصي تر از آنچه كه در بخش پاياني كتاب پنجم «حكمت شادان» گفته ام، توضيح دهم: «ما افراد جديد، بي نام و نشان و سخت دریافتنی (که در عین حال نام دیگری هم داریم)، ما این نوزادان نارس، با آیندهای نامشخص، نیازمند به هدف و ابزاری جدیدیم، یعنی نیازمند به سلامتی جدیدی هستیم که قوی تر، هزل آمیز تر، سخت تر، جسورانه تر و جالب تر از سلامتی اکنونی ما باشد. آن روح عطش ناکی که می خواهد تمامی ارزشها و آرزوهای مطرح شده کنونی را تجربه کند و تمامی ساحلهای این «دریای میانهی» آرمانی را درنوردد، آن کس که با تجربهی ماجراجویانه میخواهد دربابدکه فاتح و کاشف آرمان و به همین سان هنرمند، قديس، قانونگذار، حكيم، دانشمند، مؤمن، خلوتنشين به روش كهن چه حالى دارد، ابتدا فقط به سلامتى سترگ نياز دارد، يعنى نه آن سلامتی که داریم، بلکه آن سلامتی که پیوسته باز هم آن را به دست می آوریم و باید به دست آوریم، زیرا آن را فدا می کنیم و چارهای جز فدا كردنش نداريم... و حال پس از چنين سفرى طولاني، ما دريانوردان آرمانی، شاید با دلاوری بیش تر از هوشمندی نیازمندیم و اغلب کشتی شکسته و مجروح، اما همانگونه که گفتیم، سالمتر از آنی که دیگران مى خواهند، يعنى با سلامتى سهمگين، پيوسته سالم، فكر مىكنيم پاداش ما سرزمینی کشف ناشده است که مرزهایش را هنوز کسی ندیده است، عالمي بس غني از زيبايي، بيگانگي، شک، ثمربخش و معنوي به گونهاي که کنجکاوی و غریزهی ما تصاحب آن دیگر به نهایت میرسد، آه، به گونهای که دیگر هیچگاه سیر نخواهیم شد!... چگونه ممکن است پس از

مشاهدهی این امر و چنین گرسنگی فراوان نسبت به آگاهی و شناخت به این انسان معاصر بسنده کنیم؟ به قدر کافی بد است، اما چارهای جز آن نیست که شایسته ترین هدفها و امیدهای این انسان معاصر را با آن جدیت ناپسند مشاهده کنیم و شاید هم دیگر نگاهی به آنها نکنیم... ما خود آرمانی دیگرداریم، آرمانی شگفتانگیز، وسوسه گر و پرمخاطره که نمی خواهیم هیچکس را به آن وادار سازیم زیرا برای هیچکس آسان نیست که به این حق اعتراف کند، آرمان روحی که ناشیانه، یعنی ناخواسته و لبریز از قدرت و نیروی سرشار تمامی اموری را که تاکنون مقدس، نیک، دستنایافتنی و معنوی بوده است، به بازی می گیرد و آن والاترین امری را که برای مردم معیار سنجش است، چون خطر، تباهی، پستی یا دستکم استراحت، کوری، فراموشی گاه و بی گاه خویشتن می داند. آرمان نیک خواهی انسانی - ابرانسانی و آن نیک خواهی که اغلب به کفایت غیرانسانی در نظر می آید و برای مثال، آن هنگام که در کنار تمامی امور جدی مادی کنونی و تمامی امور جدی در رفتار، سخن، طنین صدا، نگاه، اخلاق و وظیفهای که چون هزلی ناخود آگاه در جسم آدمی رخ می دهد و با آن به رغم تمامی این امور، شاید جدیت سترگی تازه مطرح می شود و علامت سئوال واقعی طرح می گردد و سرنوشت روح دگرگون می شود، عقربهی ساعت به حرکت درمی آید و تراژدی آغاز می گردد...»

## ٣

آیا کسی هست که در پایان سده ی نوزدهم مفهومی روشن از آنچه شاعران دورانهای بزرگ الهام می نامیدند، داشته باشد؟ اگر پاسخ منفی است، من به توصیف آن می پردازم. انسان با کم ترین پسمانده ی خرافات در خود نمی تواند جز قصور، تجسد صرف و تنها رابط و میانجی

قدرتهای بس نیرومند باشد. مفهوم وحی از این جنبه که ناگهان امری مطمئن و ناگفتنی و ظریف، قابل مشاهده و شنیدن می گردد و دیگران را به شدت تحت تأثير قرار مي دهد و دگرگون مي سازد، خود نشانگر واقعيت این امر است. می شنوند و نمی جویند، می پذیرند و نمی پرسند که چه کسی این همه را ارزانی می دارد. فکری چون آذرخش و با ضرورت، در قالب اندیشه یدید می آید و فرد می گوید که من هرگز فرصت انتخاب نداشتهام. شور و شعفی که تأثیر عظیم آن گاهی با اشک سرازیر می شود و با آن گامهای بیاراده گاه با سرعت و گاهی کند برداشته می شود. رهایی کامل از خویشتن با آگاهی غیرغریزی ناشی از هراسِ فراوان که سرتا پای فرد را در بر میگیرد، ژرفای نیک بختی که در آن دردناک ترین و تیره و تارترین امور را در تضاد با هم و چون اموری مشروط و ستیزه جویانه نمی دانند، بلکه آن را رنگی ضروری در میان جریان این رنگها قلمداد می کنند. غریزه ی رابطه ی آهنگینی که فضاهای وسیع بین قالبها را پر می سازد و آن طولی که نیاز به آهنگی با گستردگی فراوان را معیاری برای قدرت الهام و نوعی جبران فشار و دشواری آن میکند... تمامی این امور در نهایت ناخودآگاه رخ می دهد، اما چون طوفانی از حس آزادی، بی قید و شرطی، قدرت و الهی مطرح می گردد... همین ناخود آگاهی تـصویر و تمثیل شگفت ترین نکته است. دیگر نمی دانند که تصویر یا تمثیل چیست و تمامی این تصویرها و تمثیلها یکی پس از دیگری به سادهترین و درست ترین روش در پی هم می آیند. درواقع به نظر میرسد برای آن که نام زرتشت را در یاد زنده کنیم، گویی تمامی امور خود به خود پیش مي آمدند و در قالب تمثيل مطرح مي شدند. (ايـن جـا تـمامي امـور بـا مهربانی به کلام تو میپیوندد و تو را دلخوش می دارد: زیرا این امور در پی آن هستند که بر پشت تو سوار شوند. سوار بر تمثیل می توانی به هر حقیقتی برسی. در این جا همهی هستی سخن و محدودیتهای آن از بین

می رود. تمامی هستی، در پی تبدیل به سخن است و تمامی دگرگونی در پی یادگیری سخن گفتن از توست.») این تجربه ی من از الهام است. شک ندارم که باید هزاران سال به عقب بازگردیم تا کسی را بیابیم که بتواند به من بگوید: «تجربه ی من نیز چنین است.»

## ۴

چند هفتهای در بستر بیماری در جنوا افتاده بودم. بعد بهاری غمانگیز در رم فرا رسید و من در آن جا باز دوباره کولهبار زندگی را بر دوش گرفتم و این کار آسانی نبود. در حقیقت این مکان برای نویسنده ی زرتشت ناپسندترین نقطهی زمین بود، به میل خود برنگزیدم و برایم زیاده رنج آور بود. کوشیدم تا بگریزم، میخواستم به آکویلا، آن نقطهی مقابل رم بروم که به دلیل خصومت با رم آن را بنیان نهاده بودند، درست همان مکانی که خود می خواستم زمانی آن را بناکنم و خاطرهای از کافر و دشمن شایسته ی کلیسا، یعنی یکی از نزدیک ترین خویشاوندان من، قیصر هوهن شتافن فریدریش دوم ا بود. اما تمامی این مکانها فلاکتبار بود و من چارهای جز بازگشت نداشتم. در نهایت به میدان باربهرینی رضایت دادم و پیش از آن نیز از تلاش برای یافتن مکانی ضدمسیحی خسته شده بودم. مى ترسيدم كه روزى به دليل بوهاى گند از راه خود منحرف شوم پس به جستجوی قلعه ی کیریناله رفتم تا بپرسم که آیا در آن جا اتاقی برای فیلسوفی دارند یا خیر. در مکانی بالاتر از آن میدان که از آن جا می توان شهر رم را دید و صدای چشمه ساران را از آن پایین شنید، آن تنهاترین ترانهای را سرودمکه تاکنونکسی نسرودهبود، منظورم ترانهی شباست. در این زمان پیوسته نغمهای از غمی ناگفتنی مرا در بر گرفته بود که ترجیع بند

۱. امپراتور آلمانی در سدهی دوازدهم و سیزدهم میلادی.

آن عبارت «مرگ از بی مرگی» بود... تابستان به خانه بازگشتم و آن مکان مقدسی را دیدم که نخستین آذرخش اندیشه ی زرتشت بر من فرود آمده بود و در آن جا دومین زرتشت را یافتم. ده روز برای این کار کافی بود. برای کتاب اول، سوم و پایانی به زمانی بیش از این نیاز نداشتم. زمستان بعدی در زیر آسمان آرام نیس که در آن زمان برای نخستین بار در زندگی بالای سر من بود، سومین کتاب زرتشت را یافتم و آن را به پایان رساندم. کمتر از یک سال برای تمام کتاب کافی بود. بسیاری از چشماندازهای پنهان و ارتفاعات منظره ی نیس در لحظه های فراموش ناشدنی برایم مقدس است. آن فصل مهمی را که عنوان «الواح نوین و کهن» را داشت، هنگام صعود دشوار از ایستگاه تا آن غارهای صخرهای ازا سرودم. زمانی عضله های من به چابک ترین وضعیت می رسند که قدرت آفرینشگری من عضله های من به چابک ترین وضعیت می رسند که قدرت آفرینشگری من بیش از سایر مواقع باشد. جسم به شعف درمی آید، روح را به کناری بنهیم... اغلب در حال رقص بودم و در آن زمان می توانستم بدون احساس خستگی، هفت، هشت ساعت در کوه ها راه بروم. خوب می خوابیدم، بسیار می خندیدم و سرشار از نیرو و شکیبایی بودم.

## ۵

صرف نظر از این آثار ده روزه سالهای حین و به خصوص پس از زرتشت وضعیتی خاص و بی همانند بود. برای بی مرگی باید تاوانی سنگین بپردازیم و هنگام زندگی چندین بار در راه این هدف بمیریم. امری و جود دارد که من بر آن نام خشم امور سترگ را می نهم، یعنی تمام امور سترگ، هر اثر، هر عمل روزی در قالبی کامل بی درنگ به مقابله با کسی می پردازد که آن را انجام داده است. به همین دلیل که فرد چنین کاری کرده است، ضعیف می شود و دیگر تاب آن عمل خویش را برنمی تابد و به آن

نمی نگرد. پشت سر نهادن امری که هرگز نباید آرزوی آن را می کردیم و گرههای تقدیر بشری بر آن زده می شود و حال بار آن را بر دوش کشیدن!... ما را زیر بار خود له می کند... غرض ورزی بزرگان! نکته ی دیگر آن سکوت هراس انگیزی است که پیرامون ما را فرا می گیرد. تنهایی هفت پوست دارد و هیچ امری به درون آن راه نمی یابد. به سراغ انسانها می رویم و به دوستان سلام می کنیم و باز هم آن سکوت جدید را می بینیم و هیچ نگاهی به ما سلام نمی دهد. در بهترین حال این کار نوعی شورش است. چنین شورشی را با مرتبههای گوناگون و با افراد مختلفی تجربه کردم که نزدیک من بودند. به نظر می رسد که هیچ امری ناراحت کننده تر از مشاهده ی ناگهانی فاصله ها نیست و آن سرشتهای اصیل که بدون تکریم قادر به زندگی نیستند، نادر است.

نکته ی سوم آن حساسیت بیهوده ی پوست به نیشهای کوچک، گونهای از درماندگی در مواجهه با خرد است. به نظر من این حالت با هدر دادن نیروهای دفاعی زیادی پدید می آید و شخصی ترین و درونی ترین خلاقیت شرط تحقق آن است. آن قدرت ناچیز دفاعی به این ترتیب از بین می رود و دیگر نیرویی را نمی یابند. حتی من جسورانه به این نکته اشاره می کنم که در این حال امور را سخت تر هضم می کنیم، با میل به حرکت درنمی آییم و آن احساس سرما و بدبینی به پیشواز ما می آید، آن حس بدبینی که در بسیاری موارد خطایی در شناخت علتهاست. در چنین وضعیتی روزی نزدیکی گلهای گاو را همراه با بازگشت اندیشههای لطیف و انسان دوستانه پیش از آنی حس می کنیم که به چشم خود آن را ببینیم، زیرا این احساس در خودگرما دارد.

این اثر خاص است. اگر شاعران را به کناری نهیم، شاید هیچ اثری با چنین نیروی سرشاری پدید نیامده باشد. مفهوم «دیونیزوسی» من در این جا به بالاترین سطح علمی می رسد و در مقایسهی با آن، باقی کارهای انسانی تهی و محدود به نظر می آید. گوته و شکسپیر نیز حتی نمی توانستند لحظهای در این هیجان و بلندا تنفس کنند و دانته در برابر زرتشت، تنها مؤمنی بیش نیست که نمی تواند حقیقت و روح حاکم بر جهان، یعنی تقدیر، را بیافریند. شاعران وداها اتنها راهبانی بیش نیستند و حتی شایستگی آن را ندارند که بند کفش زرتشت را بگشایند، این همه نشانگر کم ارزش ترین امور است و هیچ در کی از فاصله و تنهایی آسمان آبی ندارند که این اثر در آن به حیات خویش ادامه می دهد.

زرتشت تا ابد به حق خواهد گفت: «من گردِ خویش دایره و مرزهایی مقدس میکشم و پیوسته افراد کمتری با من به این کوههای بلند برخواهند آمد و من پیوسته کوهستانهایی از این کوههای مقدس می سازم.» اگر جان و جوهر تمامی روحهای سترگ را یک جاگرد آوریم، همگی قادر نخواهند بود که یکی از سخنان زرتشت را پدید آورند. نردبانی که او از آن بالا و پایین می رود، بسیار بزرگ است. زرتشت بیش از هر انسانی، قصد رفتن به مکانهای دورتر را کرده و توانایی رفتن به راههایی طولانی تر را داشته است و با هر سخن خود به مقابلهی با این تأییدکننده ترین جانها می پردازد. تمامی تضادها در وجود او به وحدتی جدید می رسد. والاترین و پست ترین نیروهای سرشت انسانی، شیرین ترین، سهل ترین و هراسانگیز ترین امور با اطمینانی جاویدان از آن سرچشمه می گیرند. تاکنون نمی دانستند که ارتفاع و ژرفا چیست و از حقیقت نیز آگاهی کم تری

۱. مجموعه کهن ترین نوشته های مقدس مذهب برهمنان.

داشتند. در این آشکاری حقیقت حتی لحظهای هم وجود نداردکه یکی از این بزرگان به آن قلمروگام نهاده یا به آن پی برده باشد.

پیش از زرتشت هیچ حکمت، پژوهش در روح و هنر سخنوری وجود نداشته است. در این جا نزدیک ترین و روزمره ترین امور از مسایلی شگفتانگیز سخن می گویند، در این جا قضاوت ها هیجانزده به لرزه درمی آیند، سخنوری به موسیقی بدل می شود، آذرخشها تا دوردستها به پیش می تازند. قدرت فراوان تمثیل که تاکنون وجود داشته است، در مقابل این بازگشت زبان به سرشت تخیل بسیار حقیر و بی ارزش است. این چنین زرتشت فرود می آید و مهربانانه با همگان سخن می گوید! شگفتا که حتی مخالفان خود، كشيشان را، با دستاني ظريف لمس ميكند و با رنج آنان رنج مى برد! اين جا در هر لحظه بر بشر چيره مى شود، مفهوم «ابرانسان» مبدل به والاترین حقیقت میگردد و در دوردست ترین مکان تمامی اموری که تاکنون سبب سترگی انسان بوده است، در زیریای او وجود دارد. آن جنبهی بلندپروازی، گامهای سبک، حضور همیشگی شر و جسارت و هر آنچه که باز هم از ویژگی های زرتشت است، جز رویایی برای سترگی او نبوده است. زرتشت در این فضا، دسترسی به مسایل متضاد در مقام والاترین گونهی تمامی هستی ها وجود دارد و اگر بشنویم، چگونه این امور را تعریف میکند، از جستجو برای یافتن تمثیل های او خودداری خواهیم کر د.

> آن روحی کمه بملندترین نردبان را دارد و می تواند به پست ترین مکانها فرود آید

> آن گسترده ترین روحی که بیش از همگان می تواند فـراتـر رود و ره گم کند و اوج گیرد

> آن ضروری ترین روح که با میل و رغبت دل به رخـدادهـا میسپرد.

آن روح موجودی که قصد نفوذ به دگرگونی و خواست و طلب امری را دارد

آن که از خود میگریزد و درگستردهترین قلمروها خویشتن را مییابد

آن حکیمترین روح که با شیرینترین حماقتها سخن می گوید

آنکهبیشاز همه خویشرا دوستدارد و در وجود او تمامی امور جاری و باز هم جاری می شوند و خیزابها دارد.

اما این که همان مفهوم دیونیزوس است. دقیقاً اندیشه ای دیگر در این زمینه مطرح می شود. مسأله ی روان شناختی نوع زرتشت، چون کسی است که پیوسته مخالفت می ورزد و کاری مخالف با هر آنچه تاکنون مورد تأیید بسوده است، می کند، به رغم آن که می تواند مخالف روح مخالفت کننده باشد، به همانگونه که دشوار ترین فرد در تقدیر، آن روحی که فلاکت وظیفه ها ممکن است آسان ترین و دنیایی ترین امور او باشد، زرتشت رقصنده است، درست مثل کسی که سخت ترین و پر ثمر ترین نگرش به واقعیت را دارد و به «نازل ترین اندیشه ها» نیز پر داخته است و با این وجود هیچ ایرادی بر هستی، حتی بر بازگشت ابدی در آن نیافته است و با و حتی دلیلی هم برای آن ندارد که آن پاسخ مثبت ابدی را دلیل تمامی امور بداند، «آن پاسخ مثبت و آمین بزرگ و بی کران»... «در تمامی ورطه ها من با خود آن پاسخ مثبت پر برکت خویش را می برم»... اما این هم که باز همان خود آن پاسخ مثبت پر برکت خویش را می برم»... اما این هم که باز همان مفهوم دیونیزوس است.

دیتی رامبی. من کاشف دیتی رامبی هستم. بیایید به زرتشت پیش از طلوع آفتاب (کتاب سوم، ۱۸) گوش فرا دهیم که با خود چنین سخن می گوید: این چنین نیک بختی زمردین، چنین لطافت الهی هنوز با من سخن نگفته است. حتی ژرف ترین غم، چنین دیونیزوسی مبدل به دیتی رامبی می شود و من برای نشانه ی آن نغمه ی شبانه، آن شِکوه ی جاوید را با سیلی از نور و قدرت و سرشت خورشید گونه و محکوم به زندگی و عشق ورزی مطرح می می کنم.

شب است و حال تنها چشمه های جوشان سخن می گویند و حتی روح من نیز چشمه ای جوشان است.

شب است و تازه تمامی ترانههای عاشقان بیدار شده و حتی روح من نیز ترانهای عاشقانه است.

امری خاموش ناشده و خاموشی ناپذیر در وجودم است که می خواهد به خروش درآید. کششی به عشق در وجودم است که خود به زبان عشق سخن می گوید.

من نورم، آه، ای کاش شب بودم! اما این نشانی از تنهایی من است که شب چنین سخت مرا دربر گرفته است.

آه، ای کاش تیره و تار و شب بودم! و چه مکیدنی از سینههای نور می کردم!

شما، ای ستارگان سوسوزننده و کرمهای شبتاب در آن بلندی ها، برای شما هم آرزوی برکت میکردم! و نیکبخت از هدیه های نورانی شما خود نیز نیکبخت بودم!

اما من در پرتوی خویش میزیم و شعلههایی را دوباره می نوشم که از من بیرون آمده است.

من نیک بختی ستایندگان را نمی شناسم و اغلب در رویا

می بینم که دردی نیک بختانه تر از ستاندن است.

این بدبختی من است که هیچگاه دست از هدیه دادن نمی کشم و این برانگیزاننده ی حسد من است که چشمانی منتظر و شبهای روشن اشتیاق را می بینم.

آه، ای تیره بختی تمامی اهداکنندگان! آه، ای کسوف خورشید من! آه، میل به اشتیاق! آه، گرسنگی در عین سیری!

شما از من می ستانید و من روح شما را درهم می ریزم؟ بین ستاندن و دادن شکاف باید سر کوچک ترین شکاف باید سر آخر پلی بنا شود.

از زیبایی من گرسنگی پدید می آید و می خواهم آنانی را بیازارم که نور بر آنان می پاشم، می خواهم از آنانی که هدیهای به ایشان دادهام، آن را بربایم و این چنین تشنهی شرارت هستم.

چنین انتقامی تمامی اندیشهام را می آکند و چنین فریبی از تنهایی من سرچشمه می گیرد.

نیک بختی من در هنگام بخشش این کار از بین رفت و فضیلت من از فراوانی خود خسته شد.

آن کس راکه هدیه میدهد، این خطر تهدید میکند که شرم از وجودش رخت بربندد.

آن کس که پیوسته هدیه میدهد، دستان و دلش از این بخششِ صرف پینه می بندد.

چشمانم دیگر از شرم خواهندگان آکنده نمی شود و دستانم برای لرزش دستانی پُر دیگر سخت شده است. اشکهای چشمانم و لطافت دلم به کجا رخت بربست؟ آه،

ای تنهایی تمامی اهداکنندگان! آه، ای سکوت تمامی پرتوافشانان!

آفتابی فراوان در اتاق خالی میگردد و تاریکیها را با پرتوی خویش خطاب میکند و برای من لبریز از سکوت است.

آه، این خصومت نور با پرتوافشانان است و بی رحمانه راه خویش را می رود. ناراضی از نور در ژرفای دل، سرد در برابر آفتاب، هر خورشیدی ره خویش می پوید. چون طوفانی خورشیدها هم بر مدار خویش می روند و تابع آن اراده ی تسلیم ناپذیراند و این دلیل بی مهری آنان است.

آه، این شما هستید، ای تیرهگان، ای شبنشینان که از آن پرتوافشان گرما می گیرید!

آه، شما نخستین کسانی هستید که شیر و آن مایع حیاتبخش را از سینهی نور می نوشید!

آه، پیرامون من یخ است، دستانم از یخ می سوزد! آه، عطش در وجودم است و ناشکیبا در آتش عطش شما می سوزد. شب است، آه، باید نور باشم! تشنهی شب! تنهایی! شب است و حال چون چشمهای از وجودم آرزو می تراود،

شب است و حال تمامی چشمه ساران جوشان به سخن درآمده اند و روح من نیز چشمه ای جوشان است.

آرزوي سخن گفتن.

شب است و تمامی ترانههای عاشقان جان میگیرد و روح من نیز نغمهی عاشقی است.

#### Y

چنین اثری را هرگز کسی نیافریده، حس نکرده و از آن رنج نبرده است. تسنها خدا، دیرونیزوس، چنین رنجی می برد. پاسخ به چنین دیتی رامبی در باب تنهایی خورشید در نور آریادنه بود... چه کسی جز من می داند که آریادنه کیست!... برای تمامی این معماها تاکنون هیچکس راه حلی نیافته است و من شک دارم که اصلاً کسی این موضوع را معما پنداشته باشد. زرتشت با سختگیری یک بار وظیفه ی خود را تعیین می کند (که همان وظیفه ی من است)، یعنی این وظیفه که نباید معنای آن را اشتباه درک کرد، زرتشت تأییدکننده ای برای توجیه و تبر شهی تمامی گذشته هاست.

بین انسانها چون پارههای شکستهی آیندهای مینگرم که آن را میبینم. این تمامی شعر و تلاش من برای سرودن و دریافت همزمان آن شکستهها و معماها و رخدادهای خشونتبار است.

چگونه آن انسانیت خویش را تاب آورم، اگر انسان شاعر، حلکنندهی معماها و پالایندهی رخدادها نبود؟ رستگاری گذشتهها و دگرآفرینی «هر آنچه بود»، از دیدگاه

من همان پالایش است.

او در بخش دیگری از این اثر تا حد ممکن سختگیرانه مشخص میکند که «انسان» از دیدگاه او چیست، یعنی نه آن هدف عشق یا همدردی. حتی بر نفرت عظیم از انسان نیز زرتشت چیرگی یافته است و انسان از نظر او لباس، پارچه، سنگی زشت در نظر تندیس ساز است.

۱. آریادنه در افسانه های یونانی دختر مینوس پادشاه کرت است و به تسویس یاری میرساند و بعدها همسر دیونیزوس می شود.

دیگر نخواستن و دیگر نسنجیدن و دیگر نیافریدن، این خستگیها از من دور باد!

حتى در شناخت نيز تنها خواست خويش به آفريدن و دگرگون شدن را حس مى كنم و اگر بى گناهى در شناخت من باشد، دليلش وجود خواست آفريدن است.

دور از خدا و خدایان این خواست در من پدید آمد و اگر خدایان این جا بودند، این آفرینش چه مفهومی داشت؟ اما این خواست آفرینندگی از صمیم دل مرا باز هم سوی انسانها میکشاند و این چنین پتک، رو سوی سنگ می آورد.

آه، ای انسانها، در سنگ تصویری نهفته است، تصویر تصاویر! آه که چارهای ندارم جز آن که بر سخت ترین و زشت ترین سنگها بخوانم! حال پتک من با خشونت رو به زندان خویش آورده است. از سنگ تکههایی جدا می شود. به من چه ربطی دارد!

مى خواهم اين كار را به پايان رسانم، زيرا سايهاى سوى من مى آيد،

زمانی ساکت ترین و سبک ترین امور رو سوی من می آورد! زیبایی ابرانسان چون سایه ای سوی من می آید. خدایان به من چه ربطی دارند!...

من آخرین نظر خویش را مطرح میکنم، زیرا آن بخشی که در متن متمایز کردم، باعث این کار می شود. پیش شرط ایفای وظیفه ی دیونیزوسی سختی پتک و میل به ویرانی به شیوهای درست است. فرمان «سخت شوید!» یعنی پست ترین اطمینان از آن که تمامی آفرینندگان سخت هستند، نشانه ی واقعی سرشت دیونیزوسی است.

# فراسوی نیک و بد درآمدی بر فلسفهی آینده

١

وظیفه ی سالهای بعدی من به نهایت دشوار بود. پس از ایفای وظیفه ی تأیید، زمان نه گفتن و هیچ کاری نکردن فرا رسید، یعنی همان بازسنجی ارزشهای مطرح تا آن زمان و جنگ سترگ و یادآوری روز تصمیم نهایی. در این جا باید به دنبال بستگان خویش و کسانی می رفتم که از روی قدرت نابودسازی به من دست یاری می دادند. از آن زمان به بعد تمامی نوشتههای من قلابی برای صید است و شاید من نیز ماهیگیری را چون دیگران بلد باشم؟... اگر صیدی نکردم، تقصیر من نیست. اصلاً ماهی وجود ندارد...

#### ۲

ایس کتاب (۱۸۸۶) در اصل نقدی بر نوگرایی، علوم و هنرهای نوگراست و حتی سیاست نوگرا را نیز از آن مستثنی نمیکنیم و در عین حال به آن تضادی اشاره میکنیم که کمتر نشانی از نوگرایی را در خود دارد و بیش تر گونهای دلنشین و تأییدکننده است. در نهایت این کتاب

مکتب انسانی و دارای مفهوم معنوی و تندرویانه تری از گذشته است. باید در عشق جسور بود و تاب این جسارت را آورد، باید هیچگاه هراس را نیاموخت... تمامی اموری که در این دوره به آنها افتخار می کنند، چون تضاد با این نوع، چون رفتار ناپسند، برای مثال، آن «عینیت» مشهور، «همدردی با تمامی رنجوران»، «مفهوم تاریخی» با تابعیت محض از سلیقههای دیگران، با تسلیم در برابر درخواستهای دیگران و و یا «علمگرایی» است. اگر به این نکته بیندیشیم که این کتاب پس از زرتشت می آید، شاید آن رژیم غذایی را دریابیم که سبب پیدایش این اثر شده است. چشم که نازپروردهی مشاهدهی دوردستهاست (زرتشت بهتر از سزار دوردستها را می بیند)، در این جا چارهای جز آن ندارد که به نزدیک ترین امور، یعنی زمان و پیرامون ما با تیزبینی بنگرد. در تمامی بندها [ی کتاب]، به خصوص در قالبها آن رویگردانی ارادی از غرایز را می یابیم که بر پایهی آنها نگارش زرتشت ممکن شده است. پختگی قالب، هدف، هنر سکوت در ظاهر مطرح می شود، از روان شناسی با سختی و خشونت لازم بهره می جوییم و این چنین کتاب از هرگونه سخن نیک خواهانه به دور است ... تمامی این امور سبب استراحت می شود و کیست که در نهایت پی ببرد، که چه نوع استراحتی نیاز به اتلاف نیکی چون زرتشت دارد؟... به اصطلاح متألهان (خوب گوش كنيد، زيرا من به ندرت از زبان متألهان سخن میگویم) خود خدا بوده است که چون مار در پایان آن روز کاری زیر درخت معرفت آرمیده و خواسته است در هیأت مار هنگام وظیفهی خدایی خوبش لحظهای استراحت کند... او همه جا را بس زیبا ساخته بود... ابلیس همان کاهلی پروردگار در هفتمین روز آفرینش است...

# تبارشناسی اخلاق جدلنامه

سه رساله ای که این تبارشناسی از آن تشکیل می شود، شاید از جنبه ی شیوه ی بیان، قصد و هنر غافلگیری شگفت ترین نوشته ای باشد که تا امروز نگاشته اند. می دانیم که دیونیزوس خدای ظلمت هم هست. هر رساله در آغاز فرد را باید به بی راهه بکشاند و سرد، علمی، حتی هزل آمیز و به عمد ظاهری باشد و فرد را در بلاتکلیفی نگه دارد. اندک اندک نا آرامی فزونی می گیرد و آذرخش هایی جسته گریخته و تندر حقیقت های بسیار ناپسند از دوردست ها با غرشی مبهم فزونی می یابد تا آن حد که طوفانی سخت از راه می رسد و تمامی امور را با تنشی سترگ به بیش می برد. هر بار در پایان، با انفجارهایی کاملاً هراس انگیز، حقیقتی بیش می برد. هر بار در پایان، با انفجارهایی کاملاً هراس انگیز، حقیقتی رساله ی روان شناسی مسیحیت است. تولد مسیحیت از روح رنج است و براساس باور معمول از «روح» نیست و در آن حرکتی مخالف براساس ماهیت و قیامی سترگ در برابر حاکمیت ارزش های پسندیده را می توان

رساله ی دوم روان شناسی وجدان است. این روان شناسی براساس باور معمول «ندای الهی در وجود انسان» نیست، بلکه غریزه ی خشونتی است

که رو به گذشته دارد و زمانی رخ می نماید که نتواند آن بار خویش را به بیرون وانهد. خشونت چون کهن ترین و ناگزیر ترین زمینه های نهفته ی فرهنگ در این رساله برای نخستین بار مطرح می گردد.

رساله ی سوم پاسخی به این مسأله است که آن قدرت سترگ، آرمان زاهدان، آرمان کشیشان از کجا نشأت می گیرد، هرچند این قدرت آرمانی مضر و خواستی برای پایان و آرمان فساد است. پاسخ آن است که نه به دلیل آن که بنابر باور مرسوم از کشیشان حمایت نمی کند، بلکه به دلیل عدم وجود این تنها آرمانی است که تاکنون مطرح شده و هیچ رقیبی نداشته است. «زیرا انسان بیش تر دوست دارد امری بیهوده را بخواهد تا اصلاً خواستی نداشته باشد.»... به ویژه آرمان مخالفی جز زرتشت وجود نداشته است. سخنم را دریافته اند. سه کار مقدماتی مهم هر روان شناس برای بازسنجی تمامی ارزش ها همین است و در این کتاب برای نخستین بار روان شناسی کشیشان مطرح می شود.

# غروب بتان **جگونگی فلسفیدن با یتک**

1

این نوشته کم تر از ۱۵۰ صفحه، با طنینی شادمان و فجیع، دیوی است که می خندد و اثری است که در چند روز پدید آمد و از شمارش آن روزها شرم دارم. در بین کتابها استثناء است و هیچ کتابی غنی تر، مستقل تر، دگرگون کننده تر و شرورانه تر از آن نیست. اگر بخواهیم به اختصار دربابیم که تمامی امور از دیدگاه من چگونه واژگونه به نظر می رسید، باید به این اثر بپردازیم. معنی بت در صفحه ی عنوان به سادگی همان معنی است که تاکنون حقیقت نامیده شده است. غروب بتان به بیان ساده تر، یعنی حقیقت های کهن پایان می پذیرند.

#### ۲

هیچ واقعیت و «آرمانگرایی» نیست که در این کتاب به آن نبرداخته باشم (پرداختن عجب اصطلاح محتاطانه و گزیدهای است!...) نهفقط بتهای جاوید، بلکه جدیدترین و ضعیف ترین بتها هم مطرح می شود. «اندیشه های نوگرا» برای مثال، از آن جمله است. بادی شدید از بین

درختان می وزد و در همه جا میوه ها (حقیقت ها) را به زمین می ریزد. این همان اسراف پاییزی بس غنی است و فرد بر این میوه ها سکندری می خورد و حتی آن ها را زیر پا له می کند و تعداد آن ها بسیار زیاد است. اما حاصل نهایی کار، دیگر اموری تردید آمیز نیست، بلکه تصمیم است. من خود تازه معیار «حقیقت ها» را به دست آورده ام و تازه می توانم تصمیم بگیرم. گویی در وجودم آگاهی دومی نیز رشد یافته است، گویی در وجودم «خواست» چراغی بر آن مسیر کج که تاکنون در ورطه ی آن به سرعت پیش می رفتم، افروخته است.. دیگر تمامی آن «جبر تیره» پایان پذیرفته است، می گویم که هیچ کس پیش از من راه درست را نمی دانسته، منظور همان راه می گویم که هیچ کس پیش از من راه درست را نمی دانسته، منظور همان راه می خدیت می شده برای فرهنگ پدید آمده است. من پیام آور شادمان این ها هستم... و دقیقاً به همین دلیل خود سرنوشتم.

### ٣

بی درنگ پس از پایان این اثر و بدون از دست دادنِ حتی یک روز، به وظیفه ی سترگ بازسنجی پرداختم، با احساس افتخاری که هیچ همانندی ندارد و در هر لحظه از نامیرایی خود آگاه بودم و نشانه به نشانه به اطمینان تقدیر به کندوکاو در الواح مستحکم پرداختم. پیشگفتار سوم سپتامبر ۱۸۸۸ پدید آمد، صبحگاه پس از نگارش این پیشگفتار به بیرون رفتم و زیباترین روزی را پیش روی خود دیدم که ابرنگنادین به من ارزانی کرده بود، روزی روشن، با رنگهایی درخشان، تمامی تضادها، تمامی حالت میانه ی بین یخ و جنوب. تازه بیستم سپتامبر سیلس ماریا را ترک گفتم، زیرا طغیان رودها مرا آن جا نگاشته بود. در نهایت من تنها میهمانِ این

مکان شگفت انگیز بودم، یعنی همان مکانی که از روی سپاس می خواهم نام آن را جاودانه سازم. پس از سفری با اتفاقهای مختلف، حتی با خطر مرگ در کوموی سیل زده ای که در نیمههای شب آن جا را یافتم، بعد از ظهر بیست و یکم به تورین، آن مکان ثابت و اقامتگاه من از آن زمان به طعد، رسیدم. دوباره همان آبار تمانی را اجاره کردم که بهار را در آن جا گذرانده بودم، خیابان کارلو آلبرتو شمارهی ۶، ۱۱۱، رویه روی قلعهی عظیم کارینیانو که در آن ویتوره امانوئله امتولد شده است و از آن می شد منظرهی میدان کارلو آلبرتو و بر فراز آن تپهها را دید. بی هیچ تأخیری و بی آن که لحظهای از این تصمیم منحرف شوم، شروع به کار کردم. تقریباً یک چهارم پایانی اثر باید نوشته می شد. سی ام سپتامبر پیروزی بزرگ یک چهارم پایانی اثر باید نوشته می شد. سی ام سپتامبر پیروزی بزرگ فراهم شد و من این بازسنجی را به پایان بردم. کاهلی خدایی در کنار پو ۲. همان روز پیشگفتار «غروب بتان» را نگاشتم و تصحیح متن چاپی آن استراحت من در ماه سپتامبر بود. هرگز چنین پاییزی را ندیده بودم، حتی چنین پاییزی را بر زمین ناممکن می پنداشتم، کلود لورن آاین نکته را به چنین پاییزی را ندیشیده است. هر روز همان کمال بی حد و حصر را داشت.

۱. پادشاه ساردنی (۱۸۲۰ ـ ۱۸۷۸).

۲. پو رودی در شمال ایتالیا که از کوه های آلب سرچشمه میگیرد.

۳. کلود لورن (۱۶۰۰ - ۱۶۸۲)، نقاش و طراح فرانسوی.

# قضیهی واکنر مسألهی موسیقیدانها

١

برای اظهارنظر منصفانه درباره ی این اثر باید از سرنوشت موسیقی چون زخمی باز رنج برد. آن چیست که با رنج موسیقی، مرا نیز می رنجاند؟ این که در موسیقی دیگر ویژگی تلطیف عالم و تأیید آن وجود ندارد، موسیقی تباه شده است و دیگر نوای نی دیونیزوس شنیده نمی شود... اما اگر فرض کنیم که این چنین موسیقی را چون امری خاص خود و چون عشق و علاقه ی خویش بدانیم، این نوشته به نظر ما بسیار ملاحظه کارانه و بیش از حد ملایم خواهد بود. شاد بودن و با مهربانی به تمسخر پرداختن بیش از حد ملایم خواهد بود. شاد بودن و با مهربانی که هر سختگیری برای دستیابی به حقیقت موجه است) امری انسانی است. راستی چه کسی تردید دارد که من در مقام فرمانده ی توپخانه ای که هستم، تصمیم دارم به شلیک سنگین توپهای خود علیه واگنر بپردازم؟ من تمامی مسایل مهم در این زمینه را پنهان کردم، زیرا واگنر را بسیار دوست داشتم. ابتدا حمله به «ناشناسی» ظریف انجام می شود و دیگران نمی توانند به آسانی دریابند که این کار هدف و راه و وظیفه ی من بوده است (آه، باید

کاملاً «ناشناسانی» دیگر جز کالیستروی موسیقی را بیابم) و بیش تر حملهای به ملت آلمان است که در امور معنوی پیوسته کاهل تر و فاقلا غریزه و صادقانه تر می شود و با اشتهایی حریصانه می کوشد همچنان از تضادها تغذیه کند و «ایمان» را چون علمگرایی، «عشق مسیحی» را چون یهودستیزی، خواست قدرت («رایش») را چون بشارت به فروتنان بدون یهودستیزی، خواست قدرت («رایش») را چون بشارت به فروتنان بدون هیچ شکایتی از هضم دشوار آنها فرو می بلعد... این کمبود جانبداری در تضاده!! این بی طرفی شکمی و «ایثار»! این مفهوم عادلانهی ذائقهی آلمانی که برای تمامی امور، حقوقی برابر را در نظر میگیرد و همهی امور راگوارا می داند... بی هیچ تر دیدی آلمانی ها آرمان گرا هستند... آخرین بار که به آلمان رفتم، سلیقهی آلمانی را درگیر در اعطای حقوق برابر به واگنر و ترومیت زن زکینگن دیدم. من خود شاهد بودم که در لایپزیگ به افتخار و اقعی ترین و آلمانی ترین موسیقی دان به مفهوم کهن آلمانی و نه صرف واقعی ترین و آلمانی ترین موسیقی دان به مفهوم کهن آلمانی و نه صرف آلمانی رایش، یعنی استاد هاینریش شوتس انجمن لیست را برای حفظ و گسترش موسیقی فریبنده ی کلیسایی بنیان نهادند... بی هیچ تر دیدی آلمانی ها آرمانگرا هستند.

۲

اما در این جا هیچ امری مانع خشونت من و بازگویی چند حقیقت تلخ برای آلمانی ها نخواهد شد. پس چه کسی چنین خواهد کرد؟ منظور من آن رفتار گستاخانه با تاریخ است. مورخان آلمانی نه تنها دیگر آن نگرش سترگ به روند و ارزشهای فرهنگ را کاملاً از دست دادهاند و همگی ساده لوحانی سیاسی (یا کلیسایی) شده اند، بلکه به این نگرش سترگ

۱. آلکساندرگراف فون کالیسترو (۱۷۴۳ - ۱۷۹۵)، ماجراجو، کیمیاگر و فراماسون ایتالیایی.
 ۲. فرانتس فون لیست (۱۸۱۱ - ۱۸۸۶) موسیقی دان و آهنگساز آلمانی.

حتی بی توجهی نیز کرده اند. باید ابتدا «آلمانی» و «نژاد» بود و بعد در باب ارزشها و ضدارزشهای تاریخ تصمیم گرفت، باید آنها را تثبیت کرد... «آلماني» استدلال و «آلمان، آلمان بالاتر از همه» اصل است و ژرمنها «نظام رسوم اخلاقی جهان» در تاریخ هستند. آنان در امپراتوری روم پیام آوران آزادی بودند و در سدهی هجدهم، باز آفرینان اخلاق و «امری مطلق»... نوعی تاریخنگاری آلمانی رایش هم وجود دارد و من میترسم که نوعی تاریخنگاری یهودستیز نیز وجود داشته باشد. نوعی تاریخنگاری درباری هم هست و آقای فون ترایچکه از آن شرم ندارد... تازگیها حکم احمقانهای دربارهی تاریخ، یعنی اصلی از زیبایی شناسی یکی از اهالی شوابن که خوشبختانه مرده است، یعنی فیشر اصادر شد که هر آلمانی چاره ای جز تأیید آن ندارد: «دوره های نوزایی و اصلاح طلبی دینی هر دو با هم تکمیل می شود، یعنی هم نوزایی زیبایی شناختی و هم نوزایی اخلاقی.» از دیدن چنین اصولی صبر از کف می دهم و احساس علاقه و حتى وظیفه میکنم که روزی به آلمانی ها بگویم بر وجدان آنان چه امری سنگینی میکند. بار تمامی جنایتهای بزرگ فرهنگی چهار سدهی اخیر بر وجدان آنان است!... پیوسته به همین دلیل، از سر ترس کاملاً درونی، از سر امور حقیقی که مبدل به وجدان آنان شده است، به دلیل «آرمانگرایی»... آلمانی ها اروپا را از حاصل کار خویش، یعنی مفهوم آخرین عصر سترگ، عصر نوزایی، در روزگاری محروم کردند که نظام متعالی تر ارزشها، ارزشهای پسندیده و موافق با زندگی و تضمین کننده ی آینده بر ارزشهای تباه و مخالف ارزشهای یاد شده برتری یافته بود و این پیروزی غرایز به آنگروه ساکن نیز نفوذ کرده بود! لوتر، این فلاکت مجسم در کسوت کشیش، کلیسا را و هزار بار بدتر از آن، مسیحیت را دوباره در لحظهای پدید آورد که شکست خورده بود... مسیحیت همان مخالفت با خواست

۱. فریدریش تئودور فیشر (۱۸۰۷ ـ ۱۸۸۷) منتقد و زیبایی شناس آلمانی.

زندگی در قالب دین است!... لوتر، این راهب افتضاح، به دلیل همین «افتضاح» به کلیسا حمله کرد و (در پی آن!) دوباره آن را پدید آورد... كاتوليكها دلايلي براي بزرگداشت جشنهاي لوتر و نگارش نمايشهاي طنزآمیز داشتند. لوتر و آن «زایش دوبارهی رسوم»! لعنت بر تمامی روانشناسي! بيشك آلمانيها آرمانگرا هستند. آلمانيها دوبار با جسارتی بسیار زیاد و غلبه بر خویشتن به شیوهی تفکری درست، شفاف و كاملاً علمي دست يافتند و از آنها نقبهايي به «آرمان» كهن زدند و بين حقیقت و «آرمان» آشتی برقرار کردند و در اصل تعریفهایی برای حقوق و رد علم و حقى براى دروغگويي را بازيافتند. لايبنيتس و كانت (اين دو بزرگ ترین مانع درستی روشنفکران اروپا!) بودند. آلمانی ها سرانجام که بر پلی بین دو سده ی منحط قدرتی سترگ تر چون نبوغ و خواست مشاهده شد، قدرت کافی داشتند تا اروپا را از جنبهی سیاسی و اقتصادی متحد کنند، به حکومت جهانی برسند و با «جنگهای آزادی بخش» خود اروپا را در قالب و معجزه ی وجود ناپلئون متجلی سازند. این چنین هر آنچه که پدید آمد و امروزه وجود دارد، بر وجدان آنان سنگینی میکند، این بیماری و نابخردی مخالف فرهنگ که وجود دارد، این ملی گرایی، این ملیگرایی عصبی که بیماری اروپاست، این میل به دولتهای کوچک در اروپا و سیاست خرد آن، همهی آنها را به بن بست کشانده است. آیا کسی جز من راه خروج از این بن بست را می داند؟... یعنی همان وظیفه ی سترگ ايجاد وحدت دوباره بين ملتها؟...

٣

در نهایت، چرا نباید شک خویش را به قالب سخن درآورم؟ آلمانی ها به جای من تمامی سعی خود را به کار می بندند تا از تقدیری سترگ طرفی

بربندند. تاکنون آنان مرا رسوا ساختهاند و شک دارم که درآینده رفتار بهتری با من داشته باشند. آه، این پیشگویی بد بودن چه پیامدهایی دارد!... خوانندگان و شنوندگان طبیعی سخنان من روسها، اهالی اسکاندیناوی و فرانسوی ها بوده اند. آیا پیوسته بر تعداد آنان افزوده خواهد شد؟ آلمانیها در تاریخ شناخت پیوسته نامهایی مبهم را مطرح ساختهاند و جاعلانی «ناآگاه» پدید آوردهاند (در مورد فیشته ۱، شلینگ ۲، شوینهاور، هگل، شلایرماخر<sup>۳</sup> این عبارت درست مثل کانت و لایبنیتس صدق میکند، تمامی آنان حجاب آورانی صرف بودهاند). آنان هیچگاه بخت یارشان نبو ده است و افتخار نداشته اند که نخستین جان راستین باشند، آن جانی که در حقیقت در باب جعل چهارهزار ساله به قضاوت می نشیند و با روح آلمانی عجین شده است. «روح آلمانی» هوایی بد برای من است و تنفس در جوار این ناپاکی مبدل به غریزه شده از جنبهی روانشناختی برای من دشوار است و هر سخن و هر حرکت آلمانی ها را فاش می کند. آلمانی ها در سده ی هفدهم آزمونی دشوار چون آزمون فرانسوی ها را پشت سر ننهادند و فردی چون لاروشفوکو ٔ و دکارت صدها برابر بر سرآمدترین آلمانی ها از جنبهی راستی برتری دارند. و تا امروز هیچ روان شناسی نداشته اند. اما روان شناسی تا حدودی معیار یا کی یا نایا کی هر نژاد است... و اگر پاک نباشیم، چگونه می توانیم ژرف باشیم؟ در بررسی آلمانیها، درست جون زنان، هیچگاه به کنه وجود آنان پی نمیبریم، زیرا

۱. یموهان گمتلیب فیشته (۱۷۶۲ ـ ۱۸۱۴)، فیلسوف آلمانی که نقد کانتی را تما سرحمد آرمانگرایی متافیزیکی بسط داد.

۲. فریدریش ویلهلم شلینگ (۱۷۷۵ - ۱۸۵۴)، فیلسوف آلمانی که در مرحله ی گذر از آرمانگرایی به رمانتیک نقش داشت.

۳. فریدریش دانیل ارنست شلایرماخر (۱۷۶۸ ـ ۱۸۳۴)، فیلسوف و متأله آلمانی که در پی ایجاد پیوند بین آرمانگرایی و الهیات بود.

۴. لاروشفوكو (۱۶۱۳ ـ ۱۶۸۰)، اخلاقگراي فرانسوي.

اصلاً کنه ندارند. این تمام مطلب است، اما با این حال فرد صاف و ساده نیست. آنچه در آلمان بر آن نام «ژرف» می نهند، دقیقاً ناپاکی غریزه در برابر خویشتن و همان است که چند سطر پیش تر از آن سخن گفتم، نمی خواهند که تصویری واضح از خویش داشته باشند. آیا نباید واژه ی «آلمانی» را چون سکهای رایج در بین تمامی ملل به جای غنای روان شناختی پیشنهاد کنم؟ در این لحظه برای مثال امپراتور آلمان «وظیفهی مسیحی» خود را آزادی بردگان آفریقا می داند و این وظیفه از دیدگاه دیگر اروپایی ها دقیقاً به مفهوم «آلمانی» است... آیا هرگز آلمانی ها کتابی ژرف پدید آوردهاند؟ حتی این مفهوم را که نکتهی ژرف در هر کتاب چیست، درنیافتهاند. من با عالمانی آشنا شدم که کانت را ژرف می پنداشتند. در دربار پروس (از بیان این نکته می هراسم) آقای فون ترایچکه را ژرف می دانند و اگر من استاندال را گاهی روان شناسی ژرف می پندارم و می ستایم، دیگر استادان دانشگاه های آلمان از من می پرسند می پندارم و می ستایم، دیگر استادان دانشگاه های آلمان از من می پرسند

۴

چرا نباید تا انتهای این راه بروم؟ بسیار دوست دارم که این ماجرا را به پایان برسانم. از جملهی جاه طلبی های من آن است که بهترین تردیدگر نسبت به آلمانی ها باشم. بدبینی خود به ویژگی های آلمانی را حتی در بیست و شش سالگی (سومین رساله نابهنگام، ص ۷۱) بیان کردم. آلمانی ها از نظر من تحمل ناپذیرند. هر بار که آن نوع انسانی را در نظر می آورم که در تضاد با تمامی غریزه های من است، پیوسته فردی آلمانی در ذهن من جان می گیرد. نخستین امری که بر آن اساس انسانی را «به درستی می سنجم»، این است که آیا از جسم خویش احساس جدایی

می کند یا خیر آیا در همه جا مرتبه، درجه، برتری بین انسان با انسانهای دیگر را می بیند یا خیر؟ آیا خود را برتر از دیگران جلوه می دهد یا خیر، زیرا به این ترتیب آدمی به بزرگی دست می بابد و در هر حال درمانده به جمع گشاده دلان مى پيوندد، آه! اين همان تعبير بسيار نيک مفهوم اراذل است. آه، اما الماني ها خود اراذل هستند! آنان بسي نيكخواهاند... در امد و شد با آلمانی ها بست می شویم، زیرا آلمانی دیگران را همانند خود میکند... اگر آمد و شد خود با چند هنرمند و بهخصوص ریشارد واگنر را در نظر نگیرم، هیچ ساعت خوشی را با آلمانی ها نگذرانده ام... اگر فرض کنیم که ژرفترین روح تمامی هزاره ها بین آلمانی ها پدیدار شود، یکی از ناجیان باور خواهد کرد که روح نازیبای او نیز دستکم مَدّنظر قرار خواهد گرفت... من تحمل این نژادی را ندارم که با آن همیشه همنشینی ناگوار است و اصلاً ظرافتها را درنمی یابد. بدا به حال من! من خود ظریفی هستم که هیچ جانی در پاهایش ندارد و حتی نمی تواند راه برود... آلماني ها اصلاً با ندارند، اما ساق دارند... آلماني ها اصلاً نمي فهمند كه تا چه حد گستاخاند، اما این صفت تفضیلی برای گستاخی است و حتی از آلمانی بودن خود شرم هم نمی کنند... آنان در باب هر موضوعی اظهارنظر میکنند و خود را مهم میپندارند. می ترسم که در باب من نیز تصمیمی گرفته باشند... تمامي زندگي من اثبات همين ضرورت اساسي است. بیهوده در این امور به جستجوی نظم و ظرافتی علیه خویش می پردازم. آرى، از سوى يهودىها و هنوز نه از جانب آلماني ها. طبع من آن است كه در برابر هر کسی نرم و نیک خواه باشم و من حق دارم که تبعیضی قایل نشوم و این نکته مانع آن نیست که چشمانم را باز نگه دارم. من هیچکس را مستثنی نمیکنم، بهخصوص دوستانم را و در نهایت امیدوارم که این امر به انسانیت من در مراوده با آنان پایان نداده باشد! پنج یا شش نکته است كه من هميشه به آنها باليدهام. با اين همه حقيقت دارد كه هر نامهاى راكه

از سالها پیش به دستم میرسد، چون کنایهای میپندارم و در آن هزل و نیک خواهی بیش تری نسبت به خودم تا هر شکلی از کینه وجود دارد... ژ*ک و راست به هریک از دوستان خود میگویم که ب*ه نـظر آنــان اصــلاً خواندن نوشته های من فایده و ارزشی ندارد. از کوچکترین نشانه ها درمي يابم كه آنان حتى نمي دانند در اين نوشته ها چه نهفته است. به خصوص در مورد زرتشت من، کدامیک از دوستانم بیش از آن امور معمول و خوشبختانه آن خودپسندی ناشی از بی تفاوتی را دیده است؟... ده سال میگذرد و هیچکس در این مدت در آلمان دستخوش عذاب وجدان نشده است تا از نام من در برابر سکوت پوچی که بر آن حاکم است، دفاع كند. تنها يك غير آلماني و اهل دانمارك بودكه نخست ظرافت غریزه و جسارت آن را داشت که به دوستانم حمله کند... در کدام دانشگاه آلمان امروزه درسهایی در باب فلسفه ی من را می توان به آن صورتی اراثه کرد که سال گذشته روانشناس دکتر گئورگ براند در كينهاگ به تدريس آنها پرداخت؟ من خود هيچگاه از اين موضوع ناراحت نشدهام. ضرورت، سبب ناراحتی من نمی شود. جبرگرایی نهفته ترین سرشت من است. اما این باعث نمی شود که به هزل و حتی به هزل تاریخ جهان عشق بورزم و این چنین تقریباً دو سال پیش از آن تندر ویرانکنندهی بازسنجی تمامی ارزشها که جهان را زیر و زبر خواهد کرد، قضیهی واگنر را به جهان ارزانی داشتم. بیشک آلمانی ها بار دیگر چون همیشه به من حمله خواهند كرد و خويش را جاودانه خواهند ساخت! حال وقت آن فرا رسیده است! آیا به این هدف رسیدهاند؟ ای ژرمنهای عزیز، برای شادی خویش چنین کنید! از شما تعریف میکنم... پس هرچه سریعتر برایم بنویسید تا دوستان حاضر باشند و خانمی از دوستانم نیز به حال من

۱. گئورگ براند (۱۸۴۲ -۱۹۲۷)، منتقد و تاریخپژوه دانمارکی و پیشروی رثالیسم در اسکاندیناوی.

بخندد... این همه در لحظهای رخ می دهد که من مسئولیتی خطیر را برعهده دارم و هیچ کلامی ظریف و هیچ نگاهی لبریز از احترام به من نیست، زیرا من بار سنگین سرنوشت بشر را بر دوش گرفته ام.

## چرا من تقدیر هستم

١

من از تقدیر خود آگاهم. نام من یاد آور امری بس سترگ، یعنی بحرانی است که همتایی در زمین نداشته و ژرفترین مسألهی وجدانی است که در آن اخذ تصمیمی علیهی تمامی اموری مطرح می شود که تاکنون باور داشته و ضروری دانسته و تقدیس کردهاند. من انسان نیستم، دینامیت هستم. با این همه، در من هیچ نشانی از بنیانگذاران دین نیست، زیرا ادیان مربوط به عامهی مردم است و من پس از تماس با انسانهای متدین باید دستهایم را بشویم... من هیچ «مؤمنی» را نمی خواهم و فکر می کنم برای باور خویشتن نیز بسیار شرور هستم و هرگز با تودههای مردم سخن نمی گویم... هراس بسیار از آن دارم که روزی مرا قدیس بپندارند و از این رو همگان درمی یابند چرا این کتاب را پیش از آن منتشر میکنم. هدف این کتاب جلوگیری از رفتار شرورانه با من است... نمی خواهم قدیس باشم و بیش از آن فردی ساده لوح... شاید هم ساده لوح هستم... و با این همه یا شاید هم بدون این همه چنین باشد، زیرا هیچ امری تاکنون دروغین تر از قدیسان نبوده است و این حقیقتی است که از کنه وجود من بیان می شود. اما حقیقت من هراس انگیز است، زیرا تاکنون بر دروغ نام حقیقت نهادهاند. بازسنجی تمامی ارزشها همان عبارت من برای اندیشیدن به خویشتن انسان است و این نکته در وجود من عجین شده و نشانی از نبوغ است.

تقدیر چنین می خواهد که من نخستین انسان محترم باشم و با فریبکاری هزاران ساله مبارزه كنم... من خود حقيقت را به اين سان كشف كردهام كه در ابتدا دروغ را دروغ حس كردم، يعنى بوى آن را شنيدم... نبوغ وجود من در ير ههاي بيني من نهفته است ... من به گونهاي مخالفت مي كنم كه تاكنون كسى چنين مخالفت نكرده است و با اين وجود مخالف روح نفى كننده هستم. من آن پیام آور شادمانی هستم که همتایی نداشته است و وظیفه های خود در این بلندا را می شناسم و می دانم که تاکنون به درک آنها نایل نشدهاند. تازه از من به بعد است که دوباره امیدهایی پدید مي آيد. با اين همه من ضرورتاً انسان فلاكتزدهاي هستم. زيرا اگر حقيقت با دروغ هزاران ساله به نبرد بپردازد، به شدت تکان خواهیم خورد، گرفتگی عضله ها تحت تاثیر زمین لرزه و آن جابه جایی کوه و دره پدید خواهد آمد که تاکنون حتی در خواب نیز آن را ندیدهاند. مفهوم سیاست کاملاً در نبرد بین روحها مطرح شد، تمامی ساختارهای قدرت جامعهی کهن از بین رفت، زیرا همگی بر پایهی دروغ بنا شده است. این چنین جنگهایی پدید خواهد آمد که هنوز مشابه آن در زمین رخ نداده است. تازه از من به بعد است که سیاست بزرگ جهان پدید می آید.

#### 4

آیا به قاعده ای برای تقدیر نیاز است که مبدل به انسان شده است؟ این قاعده را در کتاب زرتشت نگاشته ام:

و هر کس که بخواهد خالقی در عین خیر و شرّ شود، باید نخست ویرانگر باشد و ارزشها را خرد کند.

از این رو والاترین بدی از جمله ی والاترین نیکی هاست و ایس همان نیکی آفریننده است.

من هراس انگیز ترین انسانی هستم که تاکنون وجود داشته است. این البته مانع آن نیست که نیکخواه ترین فرد هم باشم. من لذت نابودسازی را تا آن حد می شناسم که نیروی من برای نابودی کافی است و در هر دو از آن سرشت دیونیزوسی فرمان می برم که تفاوتی بین عدم انجام و تأیید کاری قایل نیست. من نخستین ضد اخلاق گرا هستم و به این ترتیب بهترین ویرانگر.

٣

از من پرسیدهاند و باید می پرسیدند که دقیقاً منظور من، از زرتشت، این نخستین ضد اخلاقگرا، چیست، زیرا هر آنچه که باعث منحصر بهفرد بودن آن ایرانی در تاریخ می شود، دقیقاً عکس این نکته است. زرتشت ابتدا نبرد خیر و شرّ را گردونهی واقعی در تمامی امور گوشزد کرد و این چنین برگردان اخلاق به متافیزیک را قدرت، دلیل و هدف فی نفسه دانست. این، کار او بود. اما این پرسش در اصلْ خود پاسخ است. زرتشت این خطای بسیار مهیب، یعنی اخلاق را یدید آورد و به همین دلیل نیز بی شک او نخستین کسی است که آن را میشناسد. نکتهی مهم آن نیست که زرتشت در این زمینه قدیمی تر و مجرب تر از هر اندیشمندی است، زیرا تمامی تاریخ خود رد تجربهی اصل به اصطلاح «نظم اخلاقی عالم» است. نکتهی مهم آن است که زرتشت حقیقی تر از دیگر اندیشمندان است و در آموزههای او صرفاً حقیقت را والاترین فضیلت می دانند، یعنی خلاف ترس «آرمانگرایانی» که از واقعیت می گریزند، زرتشت دلیری بیش تر در جسم را بیش از همهی اندیشمندان مطرح کرده است. گفتار نیک و نیک تیرانداختن فضیلت ایرانی است. آیا سخن مرا درمی یابند؟... پیروزی بر خویشتن اخلاقی از سر حقیقت، پیروزی بر خویشتنِ اخلاقگرا

در وجود فرد مخالف خود (درمن) از نظر من همان نام زرتشت است.

#### ۴

در اصل دو انکار است که اصطلاح من از ضد احلاقگرا هر دو را دربر می گیرد. من ابتدا آن انسانی را انکار می کنم که تاکنون در قالب والاترین نوع مطرح بوده، منظورم آن انسان نیک، نیک خواه و نیکوکار است. از دیگر سو آن نوع اخلاقي را انكار ميكنم كه در مقام اخلاقِ فينفسه آن را معتبر دانسته و بر همه جا حاكم كردهاند، يعنى اخلاق منحط، يا بـه اصطلاح اخلاق مسيحي. درست آن است كه اين تضاد دوم را مهمترين تضاد بدانیم، زیرا از نظر من ارزش نهادن بیش از حد بر نیکی و نیک خواهی در كلّ پيامد انحطاط و نشانهي ضعف و كنار آمدن نامعقول با زندگي در حال بالندگی و مثبت است. شرط تأیید، نفی و نابودی است. نخست در باب روان شناسی فردی نیک به تأمل می پردازم. برای تعیین ارزش نوعی از انسان باید بهایی را پرداخت که برای حفظ او به آن نیاز است و بعد باید شرایط وجودی او را شناخت. شرط وجودی فرد نیک دروغ یا به عبارتی دیگر عدم خواست مشاهدهی اصل واقعیت به هر بهایی باشد و در عین حال نه به این شیوه که در هر زمان غریزههای نیک خواهی را به مبارزه طلبد و کمتر به این شکل که مداخلهی دستان کوتاهبین و نیکخواه را در هر زمان بیذیرد. مشاهدهی تمامی امور نابسامان بهمثابهی ایراد و چون امری که باید نابود شود، حماقتی تمامعیار است و در کل فاجعهای با پیامدهای خاص، تقدیر، ناشی از حماقت و تقریباً چنان ابلهانه است که بخواهیم آب و هوای بد را برای همدردی با فقیران نابود کنیم... در اقتصاد كلان امور هراس انگيز واقعيت (از جنبهي تأثيرها، آزمنديها و خواست قدرت) بسیار ضروری تر از آن شکل نیک بختی حقیر و یا به اصطلاح

«نیکی،» است. باید دقت کرد، تا آخرینها هم چون وابسته به فریب غریزی هستند، جایگاهی داشته باشند. من دلیلی سترگ برای آن دارم که پامدهای نامعمول ایس خوشبینی بر تودهها، این زادهی انسانهای خوشبین را در تمامی تاریخ اثبات کنم. زرتشت، نخستین کسی بود که دریافت خوشبین چون بدبین منحط و شاید هم زیان آورتر است و گفت: انسانهای نیک هرگز حقیقت را بر زبان نمیآورند. نیکان به شما آن ساحلها و احساس امنیت دروغین را شناساندند و شما غرق در دروغ چشم به جهان گشودید و پنهان شدید. تمامی امور را تا نهایت، آن نیکان دروغین و جعلی ساختهاند. خوشبختانه جهان بر پایهی غرایز بنا نشده است و دقیقاً آن حيوان نيكخواه گلهها در آن نيكبختي خويش را نمي يابد. ضرورت آن كه تمامی امور «انسانی نیک»، حیوانی، گلهوار، با چشم آبی، نیکخواه با روح «زیسیا» یا به آن گونه که آقای هربرت اسپنسر ارزو می کند، نوع دوست باشد، یعنی از هستی شخصیت سترگی را ستاندن، یعنی بشریت را سترون ساختن و به حد بربریت حقیرانه تنزل دادن. برای تحقق این کار بس کوشیدهاند!... و همین نکته را اخلاق نامیدهاند... از این رو زرتشت گاهی نیکان را «واپسین انسانها» و گاهی «آغاز پایان» می نامد و به خصوص انسانها را زیان آور ترین گونهی بشر می داند، زیرا آنان به بهای حقیقت و آینده از زندگی خویش مایه میگذارند.

> نیکان نمی توانند بیافرینند، آنان پیوسته آغازِ پایان هستند. آنان پیوسته آن کسی را به صلیب میکشند که ارزشهای جدید را بر لوحی جدید می نگارد، خود را فدای آینده میکند و تمامی آینده ی بشریت را مصلوب می سازد. نیکان پیوسته آغاز پایان هستند...

> هر زیانی هم که این تهمتزنندگان جهان فراهم آورند، زیان

۱. هربرت اسپنسر (۱۸۲۰ -۱۹۰۳)، فیلسوف انگلیسی.

## نیکی زیان آور ترین زیان است.

### ۵

زرتشت نخستین روانشناس نیکان و (به همین دلیل) دوست بدان است. هر بار که گونهای منحط از انسان به والاترین مرتبه می رسد، ممکن است که این والایی به زیان گونهی مخالف خود، یعنی به زیان انسان قدر تمند و مطمئن به زندگی باشد. هر بار که این حیوانِ گلهای در پر تو پاک ترین فضیلت می درخشد، بی شک آن انسان استثنایی به مرتبهی بدان سقوط می کند. هر بار که فریب به هر بهایی واژهی «حقیقت» را برای مشاهده مطرح می سازد، بی شک آن جنبهی حقیقی را باید در بدنام ترین امور یافت. زرتشت در این مورد هیچ شکی ندارد و می گوید که شناخت نیکان، یعنی «بهترین هاست» که تنها هراس از انسانها را پدید می آورد. با همین نفرت او بالهایی در آورد تا «به آیندههای دوردست پر کشد» و این نکته را پنهان نداشت که گونهی انسانی او، گونهای نسبتاً ابرانسانی و در خواهند نامید...

ای والاترین انسانهایی که شما را به چشم دیده ام، این همان شک من نسبت به شما و خنده های پنهان من است. گمان می کنم که ابرانسانِ مرا ابلیس خواهید نامید! چنان با روح خویش از سترگی بیگانه اید که ابرانسان برای شما از جنبه ی نیکی هراس انگیز خواهد بود...

در این جا و نه در هیچ جا دیگری باید دریابیم که خواست زرتشت چیست، اینگونهی انسانی که او مطرح میکند، همان واقعیت است به همان گسونه که وجود دارد. این واقعیت به قدر کافی قدرت دارد،

با آن بیگانه نیست و از آن فاصله نمیگیرد، او خود قدرت است و تمامی امور هراس انگیز و شک برانگیز را در خود نهفته دارد و این چنین انسان به آبرانسانی می رسد...

### ٦

اما من از جنبهای دیگر نیز واژه ی ضداخلاقگرا را چون نشانه و نشانه ی افتخاری برای خویش برگزیدم. به این واژه افتخار میکنم، زیرا مرا از تمامی بشریت متمایز می سازد. هیچکس تاکنون اخلاق مسیحیت را در زیر گامهای خویش حس نکرده است. برای چنین کاری به بلندی، نگرشی به دور دستها و ژرفا و ورطههایی روانشناختی بدان گونه که تاکنون مشاهده نشده، نیاز است. اخلاق مسیحیّت تاکنون سیرسهی آن ساحره ی افسونگر برای تمامی اندیشمندان است و آنان در خدمت این ساخره ی افسونگر برای تمامی اندیشمندان است و آنان در خدمت این اخلاق بودند. چه کسی پیش از من به غارهایی سرزده است که از درون کسی تاکنون جسارت آن را داشته که بداند، اینها همه درونِتهی است؟ کسی تاکنون جسارت آن را داشته که بداند، اینها همه درونِتهی است؟ پیش از من بین فیلسوفان چه کسی روانشناس بوده و به مخالفت با آن روانشناسی نبوده است. در این جا نخستین فرد ممکن است نفرینی عایدش شود، امّا در هر حال، این تقدیر است، زیرا نخستین فردی است که این تقدیر است، زیرا نخستین فردی است که این امور را تحقیر میکند... نفرتِ از انسان، خطر وجود من است...

۱. شخصیت جادوگر در اودیسه.

#### 7

آیا سخن مرا دریافته اند؟ هر آنچه که مرا از همهی پسماندهی بشریت متمایز می سازد و به کناری می نهد، کشف اخلاق مسیحیّت است. از این رو به سخنی نیاز داشتم که مفهوم این ستیزه جویی با همگان را در برگیرد. در این جا از نظر من بزرگ ترین ناپاکی، چشم بستن است که بر وجدان بشریت سنگینی می کند. آن خودفریبی که به قالب غریزه درآمده، آن خواست بنیادین به چشم بستن بر هر اتفاق، یا هر علتالعلل و هر واقعیت، آن جعل روانشناسی تا سر حد جنایت. آن کوری در برابر مسیحیت که جنایتی است تمام عیار، جنایتی در حقّ زندگی... هزاران سالي كه ملتها، از نخستين واپسينها، فيلسوفان و پيرزنان (صرفنظر از پنج یا شش لحظهی تاریخی و من در مقام هفتمین لحظه) از این دیدگاه همگی سزاوار هم هستند. مسیحی تاکنون «موجودی اخلاقی»، کنجکاوی بی همانند و چون «موجودی اخلاقی»، پوچ، فریب خورده، سبکسر و سهل انگار و زیان آور تر به حال خویش بوده است و حتی تحقیر کنندگان بشر در خواب هم نمی توانستند آن را در نظر آورند. اخلاق مسیحی، یعنی شرورترین قالب خواست دروغ، الههی حقیقی فریبندهی بشریت و همانی است كه آنان را به تباهى كشانده است. خطأ آن نيست كه من با مشاهدهى آن برآشفته می شوم و نه کمبود هزاران سالهی «خواست نیک»، انضباط، نجابت و جسارت در امور معنوی که وجود خویش را با پیروزی خود نشان می دهد، بلکه کمبود سرشت و عمل کاملاً ناشی از ترسی است که طبیعت ستیزی را چون اخلاق، والاترین افتخار میداند و چون قانون و فرمانی قطعی بر بشریت حاکم می گردد!... عدم درک خویشتن تا این حد، نه در مقام فردی و نه در مقام ملت، بلکه در مقام بشر!... و این که می آموزند نخستین غریزههای زندگی را تحقیر کنند و این که «روح» و

«جانی» را به دروغ آفریدهاند تا جسم را به کارهای ننگ آور وادارند. و این که می آموزند که در شرایط زندگی و در مسایل جنسی امری ناپاک وجود دارد و در ژرفترین ضرورتهای رشد، در خودخواهی صرف (این واژه خود نوعی تهمت است!) به دنبال شرّ می گردند. این که بهواژگونه در نشانه های معمول شکست و تضادِ غریزی، در «ایثار»، در فقدان نقطهی ثقل، در «غیرفردی شدن» و «عشق به دیگران» (مهرورزی به همسایه!) ارزش والاترى، (جه مى گويم!) ارزش فى نفسه را مى بينند!... جه شد؟ آيا خود بشریت دستخوش انحطاط شده است؟ آیا پیوسته چنین بوده است؟ نکتهی مشخص آن است که فقط به بشریت ارزشهای منحط را چون والاترين ارزشها آموختهاند. اخلاق از خودگذشتگی در واقع همان اخلاق شکست تمام عیار و این واقعیت است که «من نابود می شوم» و وجه امری آن چنین می شود: «باید همگی نابود شوید» و نه فقط در وجه امرى!.. بلكه تنها در وجه اخلاقي كه تاكنون آن را آموختهاند، يعني اخلاق از خودگذشتگی، نهایت خواست را نشان می دهد و در نهایت، زندگی را نفی میکند. در این زمینه امکان دارد که بشریت دستخوش انحطاط نباشد، بلکه تنها آن گونهی انگل انسانی، یعنی کشیش، چنین باشد و این چنین اخلاق خود را به جایگاهی از ارزشها رسانده است که در اخلاق مسیحی ابزار قدرت خود را دارد... و در عمل به نظر من، آموزگاران، رهبران بشریت و کل متألهان همگی فاسدند و به این دلیل بازسنجی تمامی ارزشها در مقام دشمن زندگی، یعنی اخلاق پدید آمده است... تعریف اخلاق چنین می شود: اخلاق همان و بژگی انحطاط است و این نیت پنهانی را دارد که از زندگی انتقام بگیرد و با موفقیت قرین شود. این تعریف از دیدگاه من بسی ارزشمند است.

### Y

آیا سخن مرا دریافته اند؟ در این جا هیچ سخنی جز آن بیان نکردم که پنج سال پیش از دهان زرتشت گفته شده بود. کشف اخلاق مسیحیت رخدادی بی همتا و فاجعه ای واقعی است. آن کس که به روشنگری در این باره بپردازد، خود قدرتی سترگ و همان تقدیر است و تاریخ بشریت را به دو بخش تقسیم می کند. یعنی زندگی پیش از آن و زندگی پس از آن ...

آذرخش حقیقت دقیقاً به آن نقطهای برخورد کرد که تاکنون والاترین امر بود و هرکس که دریابد چه اتفاقی آن جا افتاده است، دوست دارد که ببیند آیا به راستی هنوز جزیی از آن باقی است یا خیر. آنچه که تاکنون «حقیقت» نام گرفته است، زیان آورترین، فریبنده ترین و نهفته ترین قالب دروغ دانسته می شود. آن بهانه ی مقدس برای «اصلاح» بشریت چون نیرنگ و مکیدن خون زندگی و دچار کمخونی شدن است. اخلاق، یعنی خونآشامی... آن کس که اخلاق را پدید آورد، تنها ضدارزشی در بین تمامی ارزشها یافته است که به آن باور دارند یا باور داشتهاند. او دیگر در محترمترین و حتی آن گونهی تقدیس شدهی انسان نیز جنبهی احترام و بزرگداشت را نمی بابد و تنها فلاکتبارترین گونهی موجوداتی ناقص الخلقه را مى بيندكه فلك زده اند، چون قرد را مسحور خود می کنند...مفهوم «خدا» را در برابر مفهوم زندگی مطرح ساختند و با آن تمامی امور زیان آور، مسموم، پر از افترا و تمامی خصومت با زندگی را در وجود یک فرد مجسم ساختند! مفهوم «فراسو» یا «عالم حقیقی» را درست کردند تا ارزشهای واقعی عالم موجود را تباه سازند تا هیچ هدف، فرد و وظیفهای را برای تمامی واقعیت زمانی ما باقی نگذارند! مفهوم «روح»، «جان» و در نهایت «روحنامیرا» را پدید آورند تا جسم را تحقیر کنند، تا آن را بیمار («مقدس») سازند تا اموری را که شایستهی

جدیت است، مسائل تغذیه، مسکن، غذای معنوی، درمان بیماران، پاکی، آب و هوا را دستخوش سهل انگاری هراس انگیزی کنند! به جای سلامت «رستگاری جان» یا به نظر من تسلسلی احمقانه بین ناراحتی ناشی از گناه و هیستری رستگاری را پدید آوردند! مفهوم «گناه» را همراه با ابزارهای شکنجه در برابر مفهوم «ارادهی آزاد» نهادند تا غریزه را دستخوش پریشانی کنند و بدبینی نسبت به غرایز را سرشت ثانوی سازند! در مفهوم «از خود گذشتگی»، «تهمت به خویشتن» یعنی همان نشانهی واقعی انحطاط و گرایش به امور ننگ آور و عدم توانایی دریافتن سود خویش ـنابودى خويشتن را ـنشانهى ارزش، «وظيفه»، «تقدس» و «امرى الهي» در انسان دانستند! در نهایت (این هراسانگیزترین جنبهها است). در مفهوم انسان نیک به جانبداری از تمامی ضعیفان، بیماران، گمراهان و رنجوران از خویشتن پرداختند و خلاصه تمامی اموری را مطرح کردند که باید از میان برود، قانون انتخاب طبیعی را مردود دانستند، آرمانی از روی تضاد با انسانهای افتخارآمیز و نیک، تأییدگر و مطمئن به آینده و با آیندهای تضمین شده ارائه کردند و این انسان را شرور نامیدند... و تمامی این ها را اخلاق دانستند! این ننگ را از بین ببرید! ا

٩

آیا سخن مرا دریافتهاند؟ دیونیزوس علیه آن مصلوب...

١. اين عبارت متعلق به ولتر است.

پیگفتار

زرتشت، نیچه و لو سالومه

## زرتشت، نیچه و لو سالومه

بی شک بسیاری از کسانی که با آثار نیچه حتی آشنایی سطحی دارند، آن گزیده گویی مشهور او را می شناسند: «به سراغ زنان می روی؟ تازبانه را فراموش نکن!» (چنین گفت زرتشت، کتاب اول، درباره ی پیرزنان و دخترکان جوان) این عبارت را چون بسیاری از اندیشه های نیچه دگرگونه پنداشته اند و هر کسی از ظن خود آن را دریافته است. این چنین عده ای او را زنستیز دانسته اند و فمینیست ها دریافتی کاملاً متفاوت از این عبارت دارند. اما آن کسی که چنین جمله ای را بیان می کند، به کدام دلیل با زن و مردی عکس می اندازد و در دست زن ایستاده بر ارابه تازبانه ای می دهد؟ این زن کیست که نیچه جلوی ارابه ی او می ایستد و این چنین از گوشه ی چشم به ما می نگرد؟

همگان باور دارند که زندگی هیچ فیلسوفی چون نیچه با اندیشه ی او درهم نیامیخته است. از این رو تصویر یاد شده هم معمایی از وجود این فیلسوف را منعکس می سازد. اکنون پس از یکصدوبیست سال گوشه ای از رمز و راز نهفته در این تصویر آشکار شده است. نیچه از هر دو همراه خود در کتاب حاضر، این است انسان، یاد می کند، منظورم لوفون سالومه و پاول ره است. در گفتار حاضر خواهیم کوشید تا ارتباط بین نیچه و این دو دوست را مشخص سازیم و روشن کنیم که به چه دلیلی نیچه اندیشه ی دو دوست را مرهون لو سالومه می داند.

# لو سالومه، نابغهای اروپایی

نخستین بارکه سالها پیش به بررسی ادبیات آغاز سده ی بیستم آلمان می پرداختم، در شرح حالی از راینر ماریا ریلکه داستان سفر او به روسیه همراه با بانویی به نام آندرهاس سالومه را خواندم. بعدها دریافتم که تنها



لو سالومه، پاول ره و نیچه، لوزان ۱۸۸۲

سالومه الهام بخش شاعری شوریده سر چون ریلکه نبوده است، بلکه نبچه و فروید نیز از او تاثیر پذیرفته اند. سه نام یاد شده یاد آور سه اندیشمند بزرگ اروپا در اواخر سده ی نوزدهم و آغاز سده ی بیستم است. افزون بر این همسر لو، یعنی فریدریش کارل آندره اس، ایران شناسی



لو سالومه، زوریخ ۱۸۸۲

مشهور است که مدتها در ایران زندگی و پژوهش کرده است ۱.

لو سالومه دوازدهم فوریه ۱۸۶۱ در سن پترزبورگ به دنیا آمد. خانوادهاش در روسیه زندگی می کرد، اما مادرش اهل هامبورگ بود و اجدادی دانمارکی داشت. پدرش گوستاو فون سالومه (۱۸۰۴ ـ ۱۸۷۹) ژنرال ارتش روسیه بود و در بیست و پنج سالگی به دلیل رشادت در قیام لهستان به سرهنگی رسیده، اما در اصل آلمانی تبار بود و خانوادهاش از سال ۱۸۱۰ در پترزبورگ اقامت کرده بودند.

لو، فرزند کوچک این خانواده، از همان اوان کودکی با زبانهای آلمانی و فرانسه نیز آشنا شد و تا نوزده سالگی در پترزبورگ ماند. این شهر در آن زمان دروازه ی تمدن روسیه به غرب بود. در آن دوره زنان نمی توانستند در دانشگاه تحصیل کنند، به همین دلیل لو همراه مادرش در سپتامبر ۱۸۸۰ روسیه را ترک گفت و برای ادامه ی تحصیل به سوئیس رفت، زیرا دانشگاه زوریخ نخستین دانشگاهی بود که زنان را برای تحصیل می پذیرفت. لو با سوئیس آشنا بود، زیرا خانوادهاش تعطیلات را در سوئیس می گذراند و خویشاوندانی نیز در این شهر داشت.

در همان زمان زوریخ مرکزی برای دانشجویان روسی و انقلابی بود. همین گروه قتل آلکساندر دوم را با مشعل جشن گرفتند، اما لو به این جماعت نزدیک نشد و حتی با دیگر دختران روسی که در آن جا پزشکی می آموختند، نیز ارتباطی نداشت. بلافاصله پس از ورود به زوریخ لو نامهای به آلوئیس بیدرمان، استاد الهیات دانشگاه زوریخ، نگاشت و کمی بعد به ملاقات او رفت. بیدرمان که بسیار تحت تأثیر اندیشههای فلسفی کانت، اشلایرماخر و هگل بود، از متألهان پروتستان مهم عصر خود بود و

۱. فریدریش کارل آندرهاس (۱۸۴۶ ـ ۱۹۳۰). برای آگاهی از شرح حال و آثار او کامل ترین پژوهش اثر زیر است: فرهنگ خاورشناسان. تألیف گروه مولفان و مترجمان، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، ۱۳۷۶، ج ۱، ص ۱۳۲ ـ ۱۳۴.

چنان از وجود دانشجویی چون لو سالومه به وجد آمد که اثر اصلی و بزرگ خود با عنوان باورهای مسیحی را «به یاد و خاطرهی دوستی صمیمانه ی لو سالومه» تقدیم کرد (.

لو در همان نخستین ملاقات توجه استاد را به خود جلب کرد. او تشنهی آموختن بود و بیدرمان نیز به یاریاش شتافت تا از مشکلات اداری رهایی یابد. حتی لو مدرک دیپلم نداشت، اما استاد در امتحانی ظاهری او را پذیرفت و امکان ادامه تحصیل را برایش فراهم ساخت. نزد همین استاد لو به فراگیری تاریخ عمومی ادیان (برپایهی آموزههای فلسفی) یر داخت و بعدها منطق و متافیزیک را آموخت.

در همان نخستین سال تحصیل لوسالومه نزد گتفرید کینکل آتاریخ هنر را آموخت. کینکل در آن زمان استادی انقلابی و نویسندهای مشهور بود که او را از آلمان تبعید کرده بودند. در همین زمان لو سرودههایش را به استاد داد تا او را راهنمایی کند. کینکل شعرهای شاگرد را «برقدرت و زیبا، کاملاً اصیل و با احساسی ژرف» دانست و تنها نقص آنها را وزن و قافیه برشمرد و به دانشجویش توصیه کرد تا «احساس خود را هرچه بیش تر در شعرهایش منعکس کند.» آدر هر حال به رغم نامهای که کینکل برای او نگاشت، شعرهایش را به چاپ نرساندند. شاید خود او نیز چندان در پی انتشار این شعرها نبود، زیرا سالها بعد در داستان نبرد بر سرخدا آنها را گردآوری کرد. در هرحال هدف اصلی او در زوریخ تحصیل ادیان بود و نه شعر سرایی. شبانه روز تحصیل می کرد و به مطالعه می پرداخت. به همین دلیل هم رفته رفته ضعیف و بیمار شد. در نهایت خون بالا می آورد. پزشکان می گفتند که مبتلا به خونریزی ریوی شده

<sup>1.</sup> Salomé: Lebensrückblick. S. 238.

<sup>2.</sup> Gottfried Kinkel.

<sup>3.</sup> Ebenda. S. 407.

است و نیاز به استراحت دارد.

به این ترتیب پس از یک سال لو تحصیل خود را نیمه تمام گذاشت و همراه مادر به استراحتگاه های مختلف سفر کرد. پزشکان توصیه کردند که به جنوب اروپا سفر کنند و این چنین در سال ۱۸۸۲ به ایتالیا رفتند. پیش از سفر، کینکل نامه ای برای مالویدا فون مایزن بوگ ، دوست خود در دوران انقلاب سال ۱۸۴۸ آلمان، نگاشت. مایزن بوگ در رم زندگی میکرد و لو در سال ۱۸۷۶ کتاب او با عنوان خاطرات یک آرمانگرا را خوانده و همچون بسیاری از دختران جوان آن دوران برای این زن انقلابی احترام بسیاری قایل و مشتاق آشنایی با او بود. نباید فراموش کرد که مایزن بوگ را در آن زمان از پیشروان دفاع از حقوق زنان می دانستند.

لو با مادرش «بیمار و خسته» در آغاز فوریه ۱۸۸۲ به رم میرسد و خود نمی داند که این اقامت سه ماهه بسیار پربارتر از استراحتی کوتاه است. این شهر جاودانی و آثار باستانی آن تمامی توجه لو را به خود جلب می کند. سفارش کینکل به مالویدا فون مایزن بوگ نیز موثر واقع می شود و مادر و دختر به دیدار مالویدا می روند. این زن آرمانگرا که شاگردان و پیروان بسیاری داشت، بلافاصله به لو علاقه مند می شود و او را (به رغم بیماری) آمیزه ای از جدیت و میل به آگاهی و مشتاق زندگی می باید ".

به خانه مالویدا در خیابان پُلویرا زنان و مردان بسیاری می آمدند و عصرها میهمانی چای و متنخوانی و بحث در باب آثار ادبی و فلسفی انجام می پذیرفت. لو یا به آنگونه که او را می نامیدند، این «زن جوان روسی» خیلی زود به دلیل علاقه به شرکت در بحثها و آشنایی ژرف با فلسفه میهمانی مهم در جمع دوستان شد.

<sup>1.</sup> Malwida von Meysenbug (1816 - 1903).

<sup>2.</sup> Nietzsche, F., Rée, P., Salomé, L: Die Dokumente ihrer Begegnung. S. 281.

<sup>3.</sup> Ebenda, S.111.

هفدهم ماه مارس که دوباره همه ی میهمانان در خانه ی مایزن بوگ گرد آمده بودند، حضور غیرمترقبه ی میهمانی باعث شد تا حال و هوایی جدید پدید آید. این میهمان پاول ره ا بود، مردی جوان با موهایی بلند که از مونت کارلو آمده بود و با عجله می خواست انعام خدمتگزار را بپردازد، ولی پولی نداشت.



لو سالومه و فریدریش کارل آندرهاس، نامزدی ۱۸۸۶

این واقعه برای لو بسیار جالب بود و خیلی زود با ره صمیمی شد. پاول ره که پنج هفته ی قبل را با فریدریش نیچه گذرانده بود، از همان دیدار نخست نسبت به لو احساس علاقه می کرد و حتی آن شب نیز دخترک را تا پانسیون همراهی کرد. این پیاده روی شبانه در نور مهتاب و ستارگان آسمان شهر رم خیلی زود امری عادی برای هر دو شد و گاهی تا ساعت

<sup>1.</sup> Paul Rée (1849-1901).

دو نیمه شب ادامه می یافت. خیلی زود ره از لوسالومه خواستگاری کرد، ولی در کمال شگفتی پاسخی منفی شنید. این پاسخ پاول ره را بسیار ناراحت کرد و تنها یک راه پیش روی خود می دید و آن هم گریز بود. اما پیش از فرار به نزد مالویدا که چون مادری مهربان او را دوست می داشت، رفت و پس از تعریف ماجرا و شنیدن سخنان مالویدا قانع شد که بماند. البته مالویدا تا حدودی پس از شنیدن ماجرای پیاده روی های شبانه ناراحت شد، ولی از دیدگاه لو هیچ اتفاق مهمی رخ نداده بود و حتی پاسخ منفی به درخواست پاول ره هم چندان امر مهمی نبود، زیرا با وجدانی آسوده و آگاهانه رفتار کرده بود. با همین وجدان آسوده تصمیم گرفت که از ره بخواهد تا دوست و برادری برایش باشد و موفق شد تا نظر این دوست را برای چنین امری جلب کند. این چنین ره سرخورده از پاسخ منفی به خواستگاری خود، سرانجام پذیرفت تا این نقش را ایفا کند. حتی گامی فراتر از آن نهاد و پیشنهاد کرد که دوستش فریدریش نیچه را نیز در می تواند نیچه را از تنهایی و انزوا نجات بخشد. اما خود باید می دانست که این دخترک بسیار باهوش می تواند نیچه را از تنهایی و انزوا نجات بخشد. اما خود باید می دانست که این دخترک بسیار باهوش می تواند نیچه را از تنهایی و انزوا نجات بخشد. اما خود باید می دانست که این دخترک بسیار باهوش



مالويدا فون مايزنبوگ

وجود نفر سوم در این دوستی چندان ثمربخش نخواهد بود. لو با این پیشنهاد موافقت کرد، هرچند در آن زمان از اهمیت فریدریش نیچه و فلسفه ی او چندان اطلاعی نداشت.

لو همچنین تصمیم گرفته بود تا با ره در یک خانه زندگی کند و این چنین فرصت بحث و مطالعه در باب موضوع های مورد علاقه ی خود را به دست آورد. ناگزیر باید این دوستی و برنامه ی زندگی مشترک خود را به مادر و مالویدا مایزن بوگ اطلاع می داد و همین موضوع سبب ناراحتی آنان شد. حتی مالویدا به او گفت که خلاف نظر اولیه ی او «لو نمی خواهد از آزادی و فرصت شکوفایی خویش بهره جوید.» اما لو باور داشت که مالویدا می کوشد تنها در چارچوب روابط اجتماعی خاص به این تکامل دست یابد و این روابط اجتماعی برای او بسیار کم ارزش و حقیر می نمود ۲. مادر نیز تصمیم گرفت که «زنده یا مرده ی لو» آرا به روسیه ببرد. حتی لو به مادرش گفت که تصمیم دارد تا خانه ای اجاره کند و با این دو مرد زندگی کند. مادر ناگزیر به معلم و کشیش پروتستان ژبلو روی آورد و از او خواست تا کمک کند، بی آن که بداند پیش از حرکت از روسیه این و از او خواست تا کمک کند، بی آن که بداند پیش از حرکت از روسیه این به لو می نویسد، ولی لو پاسخی محکم به این نامه می دهد که شرح آن در زندگینامه ی او آمده است ۴.

## ورود نیچه

در این بین پاول ره و مالویدا فون مایزن بوگ در نامههایی جداگانه برای

<sup>1.</sup> Salomé: Lebensrülckblick, S. 76.

<sup>2.</sup> Ebenda.

<sup>3.</sup> Ebenda.

<sup>4.</sup> Wiesner, M., Welsch, U.: Lou Andreas Salomé. S. 38-39.

## ۱۵۰ / این است انسان

نیچه درباره ی این دختر شگفت انگیز نوشته و عنوان کرده بودند که نیچه باید حتماً با این دختر آشنا شود. او نیز در پاسخ به نامه ی ره در بیست و یکم مارس ۱۸۸۲ نوشته بود: «به این بانوی روسی سلام مرا برسانید، من به چنین روحیه هایی بس علاقه دارم و محتاج به چنین انسان هایی برای برنامه ی ده سال آینده ی خود هستم.» ا



زوریخ در سال ۱۸۸۰

<sup>1.</sup> Nietzsche, F.: Briefwechsel. Kritische Gesamtausgabe. Bd. III, S. 185-186.

همین نخستین نامه نشان می دهد که بعدها چرا نیچه تا ایس حد از برخورد با لو سرخورده می شود. آخر بی آن که لو را ببیند، غرق در رویاها و برنامه های خود شده بود. افزون بر این نیچه در ادامه ی همان نامه نوشته بود: «مسأله ی از دواج امری کاملاً متفاوت است. از نظر من از دواج نباید بیش از دو سال باشد و تازه با توجه به برنامه ای که در ده سال آینده دارم، این فکر بیهوده است.»

پس از دریافت نامهای دیگر از ره مبنی بر تصمیم لو برای اجاره ی خانهای، نیچه چندان به این موضوع توجه نمی کند و به جای سفر مستقیم به رم، به مسینا می رود و در آن جا نامهای دیگر از ره دریافت می کند: «شما با این کار، دخترک روسی را به شگفتی واداشته اید و او بسیار مشتاق دیدار شما است [...] او دختری بسیار باهوش است و رفتاری کودکانه دارد.» ۱

چهار روز پس از این نامه نیچه واقعاً به رم می آید. بلافاصله به ملاقات مالویدا فون مایزن بوگ می رود و با خبر می شود که ره و لو در همان زمان در کلیسای سن پتر رم هستند. نیچه که بسیار از این گونه ملاقات ها لذت می برد، شتابان به کلیسا می رود و با لحنی خاص به لو سلام می کند و می گوید: «کدام ستارگان ما را قسمت یکدیگر کرده است؟» آلو بسیار از این شیوه ی بیان و ملاقات شگفت زده می شود و دوازده سال بعد در کتاب فریدریش نیچه بانگاهی به آثارش ماجرا را چنین شرح می دهد: «نیچه بسیار کم حرف بود. در زندگی معمولی فردی بسیار محترم با لطافتی شبیه زنان و روحیه ای پیوسته نیکخواه برای دیگران بود و از آمد و شد همراه با احترام با دیگران لذت می برد. اما هنگام این آمد و شد پیوسته از پنهان احترام با دیگران لذت می برد. اما هنگام این آمد و شد پیوسته از پنهان داشتن خویش و زندگی درونی خود خوشحال می شد. یادم می آید با نیچه

<sup>1.</sup> Ebenda, S. 233.

<sup>2.</sup> Salomé: Lebensrückkblick. S. 80

که برای اولین بار سخن گفتم در روزی بهاری در کلیسای سن پتر رم بود. در آن نخستین لحظه ها رفتار بسیار متکلفانه او مرا شگفت زده ساخت. اما این انسان تنها، چندان مرا نفریفت، هر چند پیوسته نقابی بر چهره داشت و چون کسی رفتار می کرد که از کوه و دشت آمده و گویی ردای مردم تمامی جهان را بر دوش دارد. اما خیلی زود او خود پرسشی این چنین را مطرح کرد: «در هر آنچه که در ظاهر آدمی وجود دارد، باید پرسید که در پی نهان ساختن چیست؟ چرا می خواهد بیننده را بفریبد؟ می خواهد در ذهن مخاطب خود سبب پیدایش چه پیش داوری شود؟ این فریب تا چه حد ادامه خواهد یافت و او خود را تا چه حد می فریبد؟» ا

همانگونه که از این یادداشتها برمی آید، اولین برخورد با نیچه چندان توجه لو را جلب نکرد، زیرا نیچه مردی میانبالا بود با رفتاری آرام و موهایی خرمایی که به بالا شانه زده بود، چندان جذاب به نظر نمی رسید. اما بعدها لو دریافت که این حالت ساده ی نیچه، پنهانگر تنهایی خاموش اوست و همین نخستین احساس سبب شد که اسیر ظاهر نیچه نشود. لو خود وضعیت بینایی نیچه را چنین شرح می دهد: «چشمانی نیمه بینا داشت که اصلاً نشانی از جستجوگری و نگاه خیره ی بسیاری از افراد کم بین در آن دیده نمی شد. این چشمان چون محافظ و نگهبانی برای حفظ گنجهای درونی، رازهای پنهان و مشاهده ی دور دستها بود. همین دید اندک به او فرصت می داد که به جای آن که تحت تأثیر محرکهای بیرونی قرار گیرد، تنها در رفتارش نشانههایی از اندیشههای درونی را بافت.» ۲

در بخشی دیگر از این کتاب لو دستان نیچه را بسیار زیبا و اشرافی می داند و خود باور دارد که این دست ها نشانه ای از روح نیچه است.

<sup>1.</sup> Salomé, L.: Nietzsche in seinen Werken. S. 39.

<sup>2.</sup> Ebenda, S. 38.



فريدريش تيچه

هرچند دهان او را هیچگاه نمی شد با آن سبیل پر پشت و شانه زده دید، اما خطوط حرکت آن بسیار مشخص و «صدای خندهاش بسیار کوتاه بود و کاملاً آرام و شمرده سخن میگفت. راه رفتن او بسی متفکرانه و آرام بود و کمی شانه هایش را خم می کرد. [...] سیمای ظاهری او در میان جماعت نشانگر فردی تنها و گریزان از مردم بود.» ۱

در زمان نخستین ملاقات لو با نیچه، فیلسوف سی و هفت ساله بود و لو به او در قالب انسانی می نگریست. در روزهای بعد نیچه برای دوستانش بخشهایی از آخرین اثر خود، دانش شادان، را خواند و به این ترتیب لو با نیچه ی اندیشمند آشنا شد و حس کرد که از دوستی با این فیلسوف می تواند بسیار بیاموزد. مالویدا فون مایزن بوگ و پاول ره نیز اشتباه نکرده بودند و می دانستند که این دوستی دیرزمانی خواهد پایید. این سه دوست ابتدا قرار بود در وین سکونت گزینند، اما بعد پاریس را ترجیح دادند، زیرا ایوان تورگنینف که با لو و ره آشنایی داشت، در این شهر زندگی می کرد و از دیگرسو نیز مالویدا دوستانی در پاریس داشت که فکر می کرد می توانند به لو درصورت نیاز یاری رسانند.

اما نیچه در همان دورهی کوتاه اقامت در رم و سفر به دریاچههای شمال ایتالیا کاری کرد که سبب شد اندکی از صمیمت این «دوستی سهگانه» کاسته شود، یعنی از دوست صمیمی خود ره خواست تا از لو برای او خواستگاری کند، البته نمی دانست که ره نیز قبلاً از لو خواستگاری و پاسخ منفی دریافت کرده است.

سرعت فراوانی که ره و نیچه هر دو شیفته ی این «دختر روسی» شده بودند و میخواستند با او ازدواج کنند، بسیار شگفت آور است. از دیدگاه ره بی شک برخورد ساده و مهربانی و درد دل با او سبب این اندیشه شده بود. اما در مورد نیچه به نظر می رسد که همان نخستین تعریفهای ره و

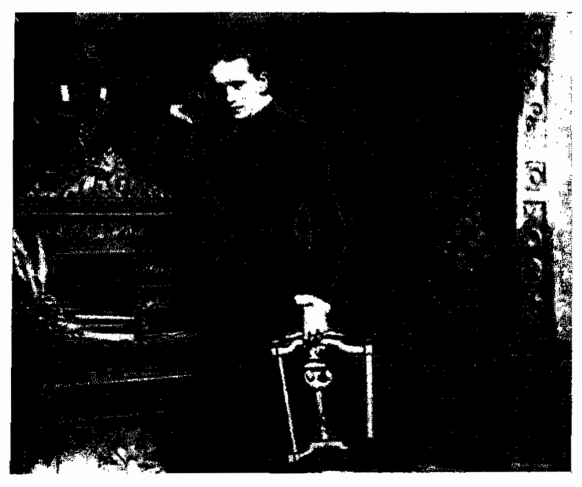
<sup>1.</sup> Ebenda, S. 37.

مایزنبوگ و فرافکنی او در باب لو در مقام شاعره و اندیشمند سبب شد که او را برای ازدواج برگزیند. همین نکته در جدایی بعدی آنان نیز بسیار موثر است. اما شاید نیچه با این درخواست تنها، در پی آن بوده است که این شرایط را سهل و ساده تر سازد.



فریدریش نیچه در سن ۲۷ سالگی

لو و ره هر دو از خواستگاری نیچه ناراحت شدند و دستخوش نگرانی در باب طرح خود گردیدند. هر دو با هم فکر کردند که به چه طریقی می توانند نیچه را از تصمیم خود منصرف کنند. قرار شد که ره برای دوستش نیچه «بی علاقه گی لو نسبت به هرگونه ازدواج» از اشرح دهد. برای کاستن از شدت ناراحتی نیچه نیز قرار شد که دلیلی دیگر را هم مطرح سازند و گفتند اگر لو ازدواج کند، دیگر دولت روسیه مستمری به او نمی پردازد. چون نیچه نیز از نظر مادی وضع خوبی نداشت، بنابراین دیگر ازدواج ممکن نبود. هر دو با هم برای نیچه شرح دادند که پاسخ منفی به این خواستگاری به معنی قطع دوستی با او نیست. ظاهراً نیچه هم



لو سالومه، مونیخ

<sup>1.</sup> Salomé: Lebensrückblick, S. 80.

راضی شد و شادمان از این بود که چندان اسیر این تصمیم سریع و شتاب زده خود نشده است. نباید فراموش کرد که نیچه شش سال قبل نیز از بانویی به نام ماتیلده ترامپداخ اخواستگاری میکند، ولی خیلی زود تصمیم خود را تغییر میدهد.

مادر لو در این زمان هنوز امیدوار بود که دخترش را از راه سوئیس و آلمان به روسیه ببرد، به همین دلیل نیز در بیست و هفتم آوریل از رم با دخترش حرکت میکند. در اصل دو دوست دیگر، یعنی ره و نیچه هم می خواستند با آنان سفر کنند، اما بیماری نیچه در این دوره دوباره شدت گرفت و سردردهای شدید باز شروع شد. به همین دلیل هم نیچه ناگزیر بایستی در رم می ماند و ره نیز از او نگهداری کرد.

لو و مادرش به میلان می رسند و مدتی بعد ره و نیچه نیز به آنان می پیوندند. در همین شهر نیچه مدتی با لو به پیاده روی می رود و این زمان چنان طولانی است که باعث آزردگی مادر و ناراحتی ره شد. اما بعدها نیچه در نامهای چنین می نویسد: «آن وقتها در اُرتا آتصمیم گرفته بودم تا گام به گام او را با آخرین دستاوردهای فلسفه ی خود آشنا سازم، زیرا او را نخستین کسی می دانستم که شایسته ی این کار است.» آین نکته نشانگر اهمیتی است که نیچه برای قدرت فکری لو قایل می شود. اما لو نیز در این باره هیچ جا مطلبی نمی نگارد و به همین دلیل هم هیچ نشانهای از این گفتگو ها در دست نیست. نیچه پس از این گفتگو برای پنج روز به بازل می رود تا خانواده ی اوربک آرا ملاقات کند. آن طور که بعدها خانم اوربک شرح می دهد: «ما از سلامتی و بهبودی حال روحی و جسمی نیچه اوربک شرح می دهد: «ما از سلامتی و بهبودی حال روحی و جسمی نیچه

<sup>1.</sup> Mathilde Trampedach.

<sup>2.</sup> Orta.

<sup>3.</sup> Nietzsche: Briefwechsel, S. 295.

<sup>4.</sup> Overbeck.

بسيار خوشحال شديم.» ا



ماتيلده تراميداخ

پانزدهم ماه مه نیچه در لوزان و در باغ لوون به دیدار لو می رود و باز هم از لو خواستگاری می کند. به نظر می رسد که لو باز هم با ظرافتی بی حد و حصر به نیچه پاسخی منفی داده باشد، زیرا هیچ نشانی از کدورت در رابطه ی آنان مشاهده نمی شود. بار دیگر پیاده روی ها آغاز می شود و نیچه پیوسته فلسفه ی خود را بیش تر شرح می دهد و از دوره هایی سخن می گوید که «با واگنر زندگی فراموش ناشدنی داشته است. مدت های مدیدی کنار دریاچه ساکت می نشیند و غرق در اندیشه های خود می گردد، با چوبدستی بر ساحل شنی تصویرهایی می کشد و از گذشته ها سخن می گوید و سر که بالا می کند، اشک از

<sup>1.</sup> Nietzsche, F. und Overbeck, F. und I.: Briefwechsel. S. 175.

دیدگانش جاری میشود.» ۱

نیچه در جمع دوستان خود فردی راحت و حتی گاهی هم بسیار جسور بود. به همین دلیل نیز در لوزان تصمیم گرفت تا لو و ره را به عکاسی ژول بونه آبیرد و سندی از این دوستی سه نفره را فراهم آورد. لو درباره ی این عکس می نویسد: «پاول ره بسیار با این کار مخالف بود و پیوسته از عکس چهره ی خود می هراسید. اما نیچه در ذهن خود تمامی جرییات ایس عکس را در نظر آورده بود، از آن جمله ارابه و حتی تازیانه.» آاین چنین تصویری پدید آمد که بعدها باعث رنجش خاطر هر سه نفر شد، اما کاملاً متناسب با آن دوران بود، زیرا آن حالت دو مرد ایستاده جلوی ارابه بهترین نشانه ی آن است که لو موفق شده بود دو خواستگار خود را مبدل به دو دوست برای خود سازد!

پس از مدتی اقامت در لوزان راه این سه دوست از هم جدا می شود، نیچه به بازل و بعد هم به ناومبورگ می رود، خانم سالومه با دخترش لو به زوریخ نزد خانواده ی برانت سفر می کند. در آن زمان خانم لو به دلیل بیماری او در فکر ادامه تحصیل دخترش نبود. پاول ره نیز در ابتدای سفر به همراه آنان می آید و بعد به اشتیبه و املاک خانواده ی خود می رود. لو و مادرش اواخر ماه مه به سمت شمال حرکت می کنند، ولی پیش از آن مدتی کوتاه در بازل می مانند و در آن جا خانواده ی اوربک لو را به توصیه نیچه دعوت می کند.

مادر و دختر بعد به هامبورگ و برلین سفر میکنند. اوژن، کوچک ترین برادر لو که آلکساندر او را برای یاری مادر فرستاده است، در آلمان به

<sup>1.</sup> Salomé: Nietzsche in..., S. 116.

<sup>2.</sup> Jules Bonnet.

<sup>3.</sup> Salomé, Lebensrückblick, S. 81.

<sup>4.</sup> Stibbe.

ملاقات آنان می آید، اما موفق به انجام ماموریت خود نمی شود، زیرا خواهرش مصمم است که در اروپای غربی بماند و دوره ی تحصیل خود را با ره بگذراند. مشاجره ها و بحث های زیادی درمی گیرد و سرانجام مادر و برادر تسلیم خواست لو می شوند. بی شک اعتمادی که پاول در ذهن مادر لو ایجاد کرده است، بسیار در این تصمیم گیری اهمیت دارد. افزون بر ایس خانم ره، مادر پاول ره، عنوان می کند که می خواهد لو را به فرزند خواندگی بپذیرد. از این رو مادر لو اطمینان دارد که از دخترش در اشتیبه مهربانانه مراقبت خواهد شد. در نهایت برادر لو او را به اشتیبه می برد.

لو حدود یک ماه در اشتیبه می ماند و از مهربانی های خانم ره برخوردار می شود و دوستی او با پاول ره قزونی می گیرد. اما رابطه با نیچه دستخوش تغییر می شود. نیچه می کوشد تا پیش از سفر لو به اشتیبه در برلین او را ملاقات کند، اما اقامت لو بسیار کوتاه است و نیچه دیر می رسد و این سفر را کاری احمقانه می خواند. اما مدتی بعد در زمان برگزاری جشن های بایرویت ره و لو به آن جا سفر می کنند. خواهر نیچه الیزابت جشن های بایرویت ره و لو به آن جا سفر می کنند. خواهر نیچه الیزابت لحظه بیهوده منتظر می ماند تا واگنر او را دعوت کند. در هر حال این مراسم نخستین بر خورد خانواده ی نیچه با لوسالومه است. نیچه در ملاقات با خواهر ش الیزابت در می یابد که او «در این مدت جدایی ملاقات با خواهر ش الیزابت در می توان به او اعتماد کرد.» از این رو ماجرای لوسالومه را برایش تعریف می کند و بر جنبه ی معلم و شاگردی خود تأکید می ورزد و این چنین الیزابت احساس اطمینان به برادر عزیز خود می کند. با برنامه ی نیچه همراهی می کند و در نامه ای قرار می گذارد خود می کند. با برنامه ی نیچه همراهی می کند و در نامه ای قرار می گذارد

<sup>1.</sup> Nietzsche, F.: Briefwechsel, I. S. 213.



ایدا و فرانتس اوربک

این دو زن تفاوتهای فراوانی با هم دارند و اولین دیدار آنان در بیست و جهارم ژوئیه ۱۸۸۲ در لایپزیگ انجام میگیرد. از یک سو دختری جوان، از خانوادهای اشرافی و تربیت شده در شهری اروپایی، جذاب، مصمم، خودخواه و سرشار از هوش است و از دیگر سو دختر کشیشی ۳۶ ساله و اهل منطقهای دورافتاده که پیوسته مادرش بر او تأثیر نهاده

است و تنها امید او به زندگی یاریِ برادر عزیزی است که پیوسته او را گرامی میدارد.

اما در هنگام سفر هر دو با هم رابطه ای خوب دارند. حتی لو در نامه ای از بایرویت به نیچه می نویسد: «خواهر تو اکنون خواهر خود من است.» اما نگرش الیزابت به لوسالومه بسیار منفی است و خیلی زود با برخی رفتارهای او مخالفت می کند.

الیزابت و لو هر دو بلیت برای اجرای دوم پارسیفال در بیست وهشتم ژوئیه داشتند. نیچه می دانست که لو چندان از قطعه ی پیانو لذت نخواهد برد و در واقع همین موضوع نیز رخ داد. خود لو در زندگینامه ی خود آشکارا درک ناپذیری موسیقی از دیدگاه خویش را چنین شرح می دهد: «از مهم ترین مسایل جشنهای بایرویت آن بود که این موسیقی برایم چندان قابل درک نبود، گویی نمی توانم صدای موسیقی را به هر نحوی هم که باشد، بشنوم.» آحتی لو در سالهای بعدی نیز بیش تر به ادبیات، هم که باشد، بشنوم.» آحتی لو در سالهای بعدی نیز بیش تر به ادبیات، تئاتر و هنرهای تجسمی و معماری و بعدها هم فیلم علاقه نشان می دهد و چندان در پی درک موسیقی نیست.

هنگام برگزاری جشنهای بایرویت بیش از موسیقی واگنر جماعت حاضر در آن جا برای لو جالب است. مالویدا فون مایزن بوگ نیز در بایرویت است و لو را با دوستان واگنر آشنا می کند. کوزیما واگنر، همسر ریشارد واگنر، نیز چندان از آشنایی با لو تأثیر نمی پذیرد و هیچ نشانهای از این آشنایی در یادداشتهای مفصل روزانه ی او نمی توان یافت. لو در آن جا با هاینریش فون اشتاین، معلم پسر واگنر، زیگفرید، آشنا می شود.

اما مهمترین واقعه برای لو در این سفر آشنایی با نقاش روسی پاول

<sup>1.</sup> Nietzsche: Briefwechsel, III, S. 271.

<sup>2.</sup> Salomé: Lebensrückblick, S. 82-83.

یوکووسکی است که دکور پارسیفال را او ترسیم کرده است. این نقاش که پدرش شاعر و نویسندهای مشهور و مادرش آلمانی بود، با او بسیار دوست می شود و حتی در پوشیدن لباس و آرایش ظاهری لو به او کمک میکند. همین موضوع برای الیزابت نیچه که برداشتی کاملاً متفاوت از اخلاق و رسوم اجتماعی دارد، بسیار ناراحتکننده است و باعث عصبانیت او می شود. همین اتفاق نخستین کینه را در دل الیزابت پدید می آورد و این چنین او لو را شایستهی شاگردی برادرش نمی داند. این واقعه در بایرویت نشان می دهد که الیزابت تا چه حد بر تصمیم گیری ها و عقاید نیچه تاثیر می نهاده است. نیچه این چنین در نامهای به پترگاست می نویسد: «روزی پرندهای از کنار من رد شد و من خرافاتی مثل دیگر



ريشارد واگنر

<sup>1.</sup> Paul Joukovsky.

مردم تنهایی که در گوشه ای از خیابان ایستاده اند، باورم شد که عقابی را به چشم دیده ام.» این نامه که در ۱۸۸۲/۸/۴ نگاشته شده است، نشانگر نخستین سرخوردگی نیچه در رابطه با لو است.



كوزيما واگنر (همسر ريشارد واگنر)

درینا الیزابت دوباره با لو دیدار می کند. این ملاقات که در خانه ی پرفسور گلتسر ارخ می دهد، سبب می شود که اختلاف بین این دو زن فزونی گیرد. الیزابت با صدایی بلند به تعریف از برادرش می پردازد و او را زاهد و قدیس می داند، لو در این میان با خنده حرف او را قطع و با این گفته ها مخالفت می کند. لو ماجرای خواستگاری نیچه از خود را بی هیچ غرض خاصی توضیح می دهد و این امر سبب می شود که الیزابت بسیار

<sup>1.</sup> Gelzer.

آزرده گردد. این درگیری لفظی سبب خنده های هیستریک الیزابت هم می شود. ظاهراً روز بعد دو زن با هم آشتی می کنند، اما الیزابت تا پایان عمر به لوسالومه نفرت می ورزد.

به رغم این ناراحتی لو با خود می اندیشد که هیچ دلیلی برای خودداری از ملاقات با نیچه وجود ندارد، اما الیزابت به هیچ روی اجازه نمی دهد که این ملاقات به تنهایی صورت گیرد. این چنین در نهم اوت ۱۸۸۲ این ملاقات در تاوتنبورگ انجام می پذیرد و هر دو مدتی در خانهی کشیش زندگی می کنند و نیچه در خانهای دیگر اقامت می گزیند.

نیچه که تا حدودی خود از ماجراهای خواهرش با لو خبردار شده است، با شادی خاصی به ملاقات لو می آید. فردای آن روز الیزابت تمامی ماجرا را برای نیچه تعریف می کند. نیچه این موضوع را با لو مطرح می سازد و این موضوع خود سبب مشاجره می گردد. لو لحنی تند در بیان نظر خود می یابد و نیچه از این موضوع نیز شادمان سی گردد. این درگیری ها چند بار دیگر نیز بین نیچه و لو رخ می دهد، اما در نهایت با همدلی و مهربانی از هم جدا می شوند. این چنین لو از نزدیکی روحی و فکری خود با نیچه و احساسهای مشترک سخن می گوید و عنوان می دارد که آنان سخن یکدیگر را خوب می فهمند (. خود نیچه حتی گامی فراتر برمی دارد و بانوی جوان و دوست خود را «مغزی مشابهی خویش» می خواند آ. لو نیز چنین احساسی دارد و عنوان می کند که حال فیلسوف می خوب است که می تواند «ده ساعت پشت سر هم صحبت کند» آ.

تنها نکتهای که سبب ناراحتی می شود، بازگشت گاه و بی گاه بیماری نیچه است. سردردهای مزمن نیچه شدت می گیرد و باعث می شود که

<sup>1.</sup> Nietzsche...: Die Dokumente, S. 181 f.

<sup>2.</sup> Nietzsohe, ...: Briefwechsel, III, S. 259.

<sup>3.</sup> Nietzsche,...: Die Dokumente, S. 184.

نیچه چنین بنگارد: «باید بخوابم، بیماری من بازگشت کرده است، زندگی را تحقیر میکنم.» احتی لو نیز که هنوز هم دستخوش «تب و سرفه» امی شود، گاهی مجبور است تمام روز را بخوابد.

الیزابت نیچه چندان مزاحمتی ایجاد نمیکند و گاهی هم که در گفتگوهای برادرش با لو شرکت میکند، از موضوعهایی که نیچه با لو مطرح میسازد، هیچ نمی فهمد. نیچه میکوشد تا در این گفتگوها لو را با مبانی اندیشه ی خود و بازگشت جاودانی آشنا سازد. لو در کتاب نیچه در آثارش چنین می نویسد: «هرگز آن ساعتهایی را فراموش نخواهم کرد که نیچه برای نخستین بار مرا با رمز و رازهای اندیشه ی خود آشنا کرد. صدایش بسیار آرام بود و می شد احساس سرخوردگی ژرف را در آن باز شناخت.»

در همان سال ۱۸۸۲ نیچه در چهارمین بخش حکمت شادان مبانی اساسی اندیشه ی خود را پیش از کتاب چنین گفت زرتشت مطرح می سازد. لو چندان از اندیشه های نیچه تأثیر نمی پذیرد و این خلاف انتظار نیچه است. او نیچه را وامی دارد به موضوع هایی بپردازد که بیش تر مورد علاقه ی خود اوست، یعنی ادیان و روان شناسی.

گفتگوهای بین این دو دوست هیچ حد و مرزی ندارد. لو می نویسد: «اگر کسی این حرفها را می شنید، فکر می کرد، که دو ابلیس با هم سخن می گویند.» <sup>۴</sup> آن دو در باب پستی های انسان و حتی مسایل جنسی نیز سخن می گفتند. در یادداشت های روزانه ی لو درباره ی فروید که سال ها بعد آنها را می نگارد، لو دوباره به یاد این گفتگوها می افتد و جنبه های

<sup>1.</sup> Nietzsche: Briefwechsel, III, S. 245.

<sup>2.</sup> Nietzsche,...: Die Dokumente, S.181.

<sup>3.</sup> Salomé: Nietzsche in..., S. 255.

<sup>4.</sup> Nietzsche,...: Die Dokumente, S. 185.

سادیسمی و خود آزاری آن گفتگوها را به یاد می آورد: «برای نخستین بار که در باب مازوخیسم سخن گفتم، با نیچه (این سادومازوخیست) بود. یادم می آید که هنگام این گفتگوها نمی توانستیم به هم نگاه کنیم.» ۱

در سه هفته اقامت لو و نیچه در تاوتنبورگ در باب فلسفه و خود نیچه گفتگوهای زیادی انجام می شود. در همین زمان است که نیچه نخستین طرح چنین گفت زرتشت را می نگارد. لو در نامهای به پاول ره چنین پیشگویی می کند: «ما هر دو شاهدیم که نیچه چون پیامبر دینی جدید می خواهد خود را مطرح کند و چنین تمامی پهلوانان را به زمره ی حواریون خود درخواهد آورد.» آدر همین نامه لو توضیح می دهد که نیچه دیگر او را «وارث و ادامه دهنده ی فلسفه ی خود» نمی داند، زیرا دیگر از قضیه ی آموزش من صرف نظر کرده است و من نیز نباید به دنبال او باشم، بلکه باید به جستجوی خود ادامه دهم و در عین حال هیچگاه صرفاً یادگیرنده نباشم، بلکه چون یادگیرنده ای آفرینشگر رفتار کنم.

در این زمینه کاملاً حق با نیچه بوده است، زیرا زندگی لو خود نشانگر همین فراگیری خلاقانه است، تفاوتی نمی کند که آموزه های روانکاوی فروید باشد و یا در حوزه ی ادبیات از تولستوی و ریلکه بیاموزد و بر او تأثیری جاودانه بر جا نهد. اما نیچه به رغم آن که دریافته بود، این بانوی روسی اندیشه ای روشن و شفاف دارد، بعدها پیوسته تأسف می خورد که چرا چنین شاگردی را از دست داده است.

اما در ابتدا هر دو با هم کار میکردند. لو به نیچه گزیده گویی هایی راکه در دفترش نوشته بود، نشان می داد و نیچه آنها را تصحیح میکرد و می ستود. شخصیت نیچه چنان مسحور این دختر شده بود که حتی در باب طرح نیچه با هم به گفتگو می پرداختند. همین گفتگوها و طرحها

<sup>1.</sup> Salomé: In der Schule bei Freud, S. 155 f.

<sup>2.</sup> Nietzsche,...: Die Dokumente, S.184.

اساس فعالیتهای بعدی لو در قلمروی روانکاوی شخصیت نیچه و نگارش مقالههای گوناگون در این باره شد. لو همچنین در تاوتنبورگ رسالهای درباره ی زن نگاشت که بعدها از بین رفت. نیچه هم در همان زمان نظریات خود در باب زنان را می نگارد و آنها را در چنین گفت زرتشت مطرح می سازد. افزون بر این نیچه مقالهای کوتاه در باب سبک شناسی را برای لو می نگارد، زیرا عقیده دارد که لو «یک روزه می تواند نوشتن را بیاموزد.» از این رو اقامت در تاوتنبورگ برای هر دو نفر سرشار از فعالیت و نگارش و تأثیرگذار بر مرحلههای بعدی زندگی است.

اما به رغم هماهنگی فکری بسیار با نیچه لوسالومه می نویسد: «آیا ما کاملاً به هم نزدیک شده ایم؟ نه، این حال نشان از همفکری کامل نیست. سایه ی آن احساس نیچه در باب من که چند هفته قبل باعث سلامتی نیچه شده بود [درخواست مجدد ازدواج]، خود سبب جدایی ما می شد و این چنین ما از هم فاصله ای بسیار داشتیم.» حتی به گونه ای شگفت انگیز ادامه می دهد: «عجیب است. تازگی ها حتی حس می کنم که در من چنان قدرتی نهفته است که شاید روزی باعث شود که ما دو نفر دشمن یکدیگر شویم.» ۲

اما این دوستی در ابتدا پاک و شفاف است و لو برای دوست خود نیچه شعری را میخواند که اندک زمانی پس از ترک روسیه سروده است و نیچهی شاعر را بسیار تحت تاثیر قرار می دهد:

<sup>1.</sup> Nietzsche,...: Die Dokumente, S.183.

<sup>2.</sup>Ebenda, S. 185.

اليزابت نيچه، نقاشي اثر ادوارد مونش، ۱۹۰۶

## دعای زندگی

بی شک عشق به دوست چنین است چون منی که تو را دوست می دارم. زندگی معماگونه است و می گریم و می گریم و می گریم یا تو نیک بختی و رنجی را برایم به ارمغان آورده ای.

ترا با تمامی اندوه نهفته در وجودت دوست می دارم، اگر چارهای جز نابودی من نداشته باشی، خود را از دستان تو نخواهم رهاند چون دوستی که از آغوش دیگری جدا نمی شود.

با تمام توان ترا در آغوش خواهم فشردا بگذار تا شعلههایت مرا بسوزاند، بگذار تا در آتش این نبرد معمای وجود ترا ژرفتر دریابم.

هزاران سال چنین خواهم بود! چنین خواهم اندیشید! مرا در آغوش خودگیر! آیا از هدیه دادن به من نیک بخت نمی شوی؟ به راستی که هنوز دردی نهفته در وجود توست ا

این شعر را لو تا پایان عمر پیوسته در ذهن خود دارد و حتی گئورگ براند آن را به زبان دانمارکی ترجمه میکند. فروید نیز (با تغییراتی که نیچه در

<sup>1.</sup> Salomé: Lebensrückblick, S. 40.

این شعر داده است) بعدها آن را میخواند، بی آن که بداند لو سالومه سراینده ی آن بوده است. فروید با صراحتی خردگرایانه درباره ی این شعر می گرید: «نه! می دانید من اهل چنین کاری نیستم!» آنیچه نیز می کوشد این شعر را به زعم خود تفسیر کند و می نویسد: «این همان بی راهه ای بود که هر دو با هم از آن به آینده رسیدیم.» آهم چنین عقیده دارد که باید کمی در قافیه پردازی آن دقت بیش تری کرد و در این کار به یاد شعر سرود دوستی خود می افتد که در سال ۱۸۷۲ سروده است. سالها بعد، یعنی دوستی خود می افتد که در سال ۱۸۷۲ سروده است. سالها بعد، یعنی نیچه از آن بسیار لذت می برد. احساس دلبستگی به این اثر و نیز طنین شعر لو او را بر آن می دارد که بگوید: «این شعر بعدها (یعنی آن زمان که من دیگر نخواهم بود) یاد آور وجود من خواهد شد.» آهر چند نباید از یاد برد که این تنها قطعه ی با همکاری نیچه است که به یاری پترگاست در زمان زندگی او اجرا می شود.

لو در بیست و ششم اوت از تاوتنبورگ به اشتیبه می رود تا پاول ره را بیند. یک روز بعد نیز نیچه به ناومبورگ سفر می کند. تنفر الیزابت به حدی می رسد که از سفر با برادرش خودداری می کند. نیچه به دوستش اوربک در همین زمان می نویسد: «متأسفانه خواهرم دشمن سرسخت لو شده است. از ابتدا تا انتهای سفر دَم از اخلاق می زد [...] خلاصه، کار من خلاف فضیلتهای ناومبورگی بود و همین موضوع باعث جدایی ما شد.» ۴ مدتی بعد مادرش در نامهای او را «ننگی برگور پدر مرحومش»

<sup>1.</sup> Ebenda, S. 163.

<sup>2.</sup> Nietzsche,...: Briefwechsel, III, S.342.

<sup>3.</sup> Ebenda, S. 342.

<sup>4.</sup> Ebenda, S. 255-256.

<sup>5.</sup> Ebenda, S. 345.

میخواند و نیچه هفتم سپتامبر چمدانش را میبندد و راهی لایپزیگ میشود. این اختلاف برای او بسی دشوارتر از آن است که خود فکر میکرد. اما او نیز میدانست که این کار را به چه بهایی انجام میدهد:



فرانسیسکا نیچه با پسر بیمارش

«اما مفیدترین کاری که در این تابستان انجام دادم، گفتگو با لو بود. سلیقه و هوش ما بسیار مشابه هم است و در عین حال چنان با هم در تضاد هستیم که برای هم می توانیم موضوع مشاهدهای آموزنده باشیم. هنوز هیچ کس را نمی شناسم که چنین بتواند از تجربههای خود نتایجی بس عینی بگیرد. دیروز ره برایم در نامهای نوشته بود: لو بسی در تاوتنبورگ بالیده است. و من نیز شاید چنین حسی در مورد خود داشته باشم.» ا

پس از چند مکاتبه ره و لو نیز ابتدای ماه اکتبر به لایپزیگ می آیند. حتی پترگاست نیز از ونیز می آید و بسیار مسحور لو می شود: «واقعاً لو نابغه است و روحیه ای قهرمانانه دارد. قدش از من بلندتر است و اندامی متناسب با موهایی بور و چهره ی خاص رومیان باستان را دارد. اندیشه هایش نشان می دهد که او به آخرین افقهای اندیشه از جنبه ی اخلاقی و هوشمندی جسورانه رسیده است و همانگونه که گفتم نابغهای اخلاقی و هوشمندی جسورانه رسیده است و همانگونه که گفتم نابغهای تمام عیار است.» آ بعدها همین پترگاست به همکاری با آرشیو آثار نیچه می پردازد و عقیده ی مرسوم در آن جا مبنی بر مخالفت با لو را می پذیرد. و نندگی برای سه دوست در لایپزیگ سرشار از فعالیت بود. هر سه با زندگی برای سه دوست در لایپزیگ سرشار از فعالیت بود. هر سه با کار می نویسد: «لو، غرق در اندیشه های تاریخ ادیان، نابغهای است که حضور گاه و بی گاه و یاری او به من بسی نیک بختی است.» ۳

اما اقامت پنجهفتهای در لایپزیگ فرصت شرکت در کلاسهای درسی دانشگاه را به لو نمی دهد. برای این کار زمستان را در نظر میگیرد. سه دوست تصمیم میگیرند تا مدتی در پاریس زندگی کنند، ولی به رغم آرزوی خود لو مبنی بر زندگی در چنین حال و هوای معنوی، درمی یابد که

<sup>1.</sup> Nietzsche,...: Briefwechsel, III, S.255-256.

<sup>2.</sup> Nietzsche,...: Die Dokumente..., S. 242.

<sup>3.</sup> Nietzsche,...: Briefwechsel, III, S. 271.

دیواری بین او و نیچه اندک اندک پدید آمده است و در یادداشتهای روزانهی خود در اکتبر ۱۸۸۲ می نویسد: «درست چون عرفان مسیحی (و همانند تمامی موارد مشابه) دقیقاً در اوج لذت از درک مفاهیم دینی ممکن است آرمانی ترین عشق نیز به دلیل پیچیدگی احساسها ـ در عین آرمانی بودن ـ مفهومی کاملاً متفاوت یابد. این نکتهی نهچندان جالب، این کینه توزی انسانی و احساس آن را اصلاً دوست ندارم، زیرا دوباره در چرخهی خود مطرح می شود و در جایی گونهای از شور دروغینی را می آفریند که خلاف حقیقت و راستی در بیان احساس است. آیا همین احساس سبب بیگانگی بین من و نیچه می شود؟» ا

این نکته شاید به نوعی بیانگر آن باشد که رفتار نیچه و احساسهای دوستانه ی او پیوسته ویژگی علاقه ی جنسی را در خود نهفته داشته و این دقیقاً همان نکته ای است که لو در پی درک آن بوده است. در این زمان لو درمی یابد که نیچه در تاوتنبورگ نقش برادر را برای لو از سر اجبار ایفاء می کند، اما خود ایفای این نقش را برنمی تابد و نمی تواند هرگز با گذشت فراوان چون پاول ره کنار او بایستد. در هر حال لو هیچگاه اجازه نمی دهد تا کسی رفتار او با ره و نیچه را جز تبادل افکار و اندیشه بداند.

از دیگرسو نیچه درنمی یافت که لو و ره بسیار با هم صمیمی شده اند. در روزهای زندگی با لو در تاوتنبورگ صمیمیت و دوستی او فزونی گرفته بود، اما پس از آن دیگر نمی توانست به اندازه ی ره با لو صمیمی باشد. او می دید که ره در واقع برادری برای لو است و چون نمی خواست و نمی توانست چنین نقشی را در این نمایش برعهده گیرد، می کوشید تا ره را چون رقیبی گستاخ از نظر لو دور سازد. حتی ره را مسخره می کرد و او را که پیوسته ظرفی کوچک از سم را به همراه داشت، «ترسویی بی مانند» که پیوسته ظرفی کوچک از سم را به همراه داشت، «ترسویی بی مانند»

<sup>1.</sup> Nietzsche,...: Die Dokumente..., S. 239.

<sup>2.</sup> Salomé: Lebensrückblick, S. 242.

مى ناميد. اما اين رفتار تنها سبب ناراحتى لو از نيچه مى شد.

لو و ره پنجم نوامبر لایپزیگ را ترک گفتند، هرچند این دوستی «سه نفره» خاتمه نپذیرفته و همگی برای برنامههای بعدی با هم قرار گذاشته بودند. حتی نیچه هنگام خداحافظی شعری برای لو سرود:

«کلمبوس گفت: ای یار،
دیگر به هیچ جنوایی دل مسپار!
پیوسته به آبی آسمان خیره شده بود
و دور دستها او را به نزد خویش میخواند.
هرکس راکه او دوست بدارد
با خود به ورای زمان و مکان می برد
ستارگان بی شمار بر سرِ ما می درخشند
و ابدیت شتابان از کنار ما می گذرد.»
۱

اما درواقع لايپزيگ آخرين محل ملاقات اين سه دوست بود.

## آغاز جدایی

لو همراه پاول ره به برلین و نزد خانم ره سفر میکند. نیچه در لایپزیگ می ماند و می کوشد تا با نامه نگاری مکانی را در پاریس برای اقامت فراهم کند. به همین دلیل نیز هنوز هم امید به ادامه ی آن دوستی دارد. اما بعد ناگهان تصمیم خود را تغییر می دهد. نخستین نشانه های این جدایی، ناشی از وضعیت جسمی او است: «از سروصدای پاریس کمی می ترسم و می خواهم بدانم که هوا آن جا خوب است یا نیست.» حتی در مورد لو نیز که در سال ۱۸۸۴ کاملاً وضعیت جسمی خوبی داشته است، نیچه چنین

<sup>1.</sup> Nietzsche, Briefwechsel, III, S. 271.

ابراز نگرانی میکند: «وضعیت جسمی لو بسیار ناراحتکننده است.» در عین حال هم چنان همان احساس گذشته را نسبت به لو دارد: «از نظر من وجود لو واقعاً نیک بختی است، او تمامی انتظارهای مرا برمی آورد، امکان ندارد که دو انسان چنین به هم نزدیک باشند.» نیچه در ادامه می نویسد: «لو اکنون آماده ی درک پنهان ترین بخشهای فلسفه ی من است.» ا

اما با این حال به دنبال او سفر نمی کند، بلکه در پانزدهم اکتبر ناگهان از لایپزیگ به بازل می رود و در سالروز تولد اوربک در شانزدهم اکتبر به ملاقات او می شتابد. به نظر می رسد در این فاصله ی زمانی نیچه



پیتر گاست که نام واقعی او هاینریش کوزلیتس (۱۸۵۴ ـ ۱۹۱۸) است

<sup>1.</sup> Ebenda, S.275.

دستخوش تردید شده باشد. ایدا اوربک در این باره مینویسد: «از دلیل جدایی آنها در نوامبر ۱۸۸۲ هیچ اطلاعی ندارم. نیچه هیچ حرفی در این باره نمی زند. فقط می گوید که دیگر ماجرای دوستی آنان خاتمه یافته است و در انتظار هیچ نامه ای از او نیست...» ۱

بیشتر احتمال دارد که نیچه خود از تمامی ماجرا آگاه شده باشد و بداند که امیال و آرزوهای او بسی با اندیشههای ره و لو فاصله دارد. در هر حال به دلیل بیماری، خود هیچ علاقهای برای سفر به پاریس نداشت. از دیگرسو شاید هم همین موضوع دوری از اندیشههای لو و ره سبب شده باشد که نیچه دریابد دیگر نمی تواند به لو اعتماد کند و اندیشههای خود را به او بیاموزاند. لو نیچه را نابغهای فیلسوف آمی دانست، با این حال خود می نویسد: «پیوسته مسحور اندیشههای نیچه می شدم، اما ناگزیر به آنها شک می ورزیدم تا اسیر آنها نگردم و تصویری واضح از آنها را در ذهن خود پدید آورم. این اندیشهها مسحورکننده است، ولی هم زمان آدمی را از خود می راند.» آلو نیچه را در مقام مرد نیز نمی پذیرفت و بی شک نیچه خود نیز دریافته بود که جذابیتهای جنسی برای لو مهم نیست و حتی سبب انزجار لو می شود.

بیست و سوم نوامبر ۱۸۸۲ نیچه آخرین نامه ی خود به ره را با لحنی کاملاً دوستانه می نویسد: «اماءای دوست بسیار عزیز، فکر کردم شاید هر دو خوشحال شوید که مدتی از شرِّ من راحت باشید! [...] ای دوست عزیز، فکر بدی نکن و از لو هم چنین درخواست کن. من به هر دو شما صمیمانه علاقه دارم و می خواهم با دوری از شما این نکته را اثبات کنم. بالاخره باز هم یکدیگر را خواهیم دید، این طور نیست؟ [...] با عشق و

<sup>1.</sup> Ebenda, S. 185.

<sup>2.</sup> Nietzsche,...: Die Dokumente, S. 472.

<sup>3.</sup> Salomé: Lebensrückblick, S. 84-85.

علاقەي بىپايان. ف. نىچە.» <sup>١</sup>

حتی نامه ای که نیچه در آن زمان به لو می نویسد، چنین آغاز می گردد: «دوست مهربان، لو!» اما در این نامه نیز سخن از فاصله به میان می آید: «فردِ تنها از سوءظن نسبت به دیگران بسیار رنج می برد، به خصوص اگر این دیگران را دوست داشته باشد و این سوءظن همراه با آن سوءظنی مطرح شود که آنان نسبت به او دارند، رنج او فزونی می یابد. چرا تاکنون دوستی ما شادی بخش نبوده است؟ چون من بسیار خود را مهار کرده ام و آن تاریکی در افق دوستی ما ناشی از وجود من است.» به نظرمی رسد که لو پس از خواندن این نامه با ناراحتی پاسخی برای نیچه می نویسد که اکنون دیگر در دسترس نیست. ناامیدی نیچه در این نامه کاملاً مشخص است، او فکر می کند که دختر مورد علاقه اش، نیچه ی فیلسوف، انسان و مرد را نمی پذیرد.

در بسیاری از آثار، نیچه را بازیچه ی بدخواهی لو و ره می دانند و به خصوص عنوان می دارند که لو با ویژگی های خاص خود سبب برانگیختن آتش حسد دو مرد شده است. اما اسناد و مدارک موجود خلاف این مطلب را نشان می دهد. به نظر می رسد رفتار لو در این دوستی سه نفره صادقانه ترین رفتار بوده است، یعنی برنامه ای برای کوتاه مدت دارد و تنها در پی دوستی است. آن دو دوست دیگر هم با این برنامه موافق هستند، اما در عین حال می کوشند با در خواست از دواج و تلاش های گوناگون این برنامه را برهم زنند و لو را به سوی خود کشند. در مقابل لو تمامی این در خواست ها را رد می کند، وضعیت خود را به وضوح شرح می دهد و با هر دو رفتاری یکسان می کند، برای مثال هم به سراغ ره در اشتیبه می رود و هم برای دیدار نیچه به تاوتنبورگ سفر می کند. حتی اگر

<sup>1.</sup> Nietzsche: Briefwechsel, S. 279-280.

<sup>2.</sup> Nietzsche: Briefwechsel, S. 281-282.

از جنبهی احساسی به ره نزدیک تر بوده است، دلیلی برای انتقاد از او نیست، زیرا این نکته ریشه در شخصیت نیچه و ره دارد. افزون بر این نیچه از همان ابتدای دوستی، نیز صادق نبوده است و برای مثال خواهرش را با لو تنها مم گذارد و لو اسير ترفندهاي اليزابت مي شود. نيچه از ابتدا لو را به آن گونهای می بیند که خود می خواهد، یعنی در وهلهی نخست او را شاگردی مناسب می داند. اما این نقش برای لو چندان جالب نیست. فرافکنی های نیچه در باب لو تا زمانی که موثر است، سبب احساس نیک بختی نیچه می شود و این چنین فیلسوف دل می بازد، با این حال نباید فراموش کرد که این عشق و علاقه نوعی نرگس وارگی و دلیاختگی به خویشتن است، یعنی تنها زمانی پدید می آید که بازتاب اندیشه ی خود را در رفتار لو ببیند. اما همین که آسمان این دوستی اندکی تیره و تار می شود (كه البته ممكن است دليل آن سخنان اليزابت باشد!)، تمامي انديشههاي نیچه واژگونه می شود و رفتارش تغییر می کند و از لو فاصله می گیرد. لو در مجموعه یادداشتهای خود می نویسد: «شعرهایی چون درد در کلام او نشانی از دروغپردازی ژرف است.» انیچه نیز در جایی دیگر می نویسد: «لو بسیار زرنگ و مسلط بر خویشتن در رابطهی با مردان و در عشق ناتوان

ایرادهای نیچه بر لو پایانناپذیر است: «به ظاهر پیوسته بیمار و در مرز جنون است، بدون سپاس، بدون شرم از نیک خواهان، بی وفا در دوستی با دیگران، ناتوان در احترام قلبی، متنفر از پاکی روح و بدون شرم از بیان اندیشه های علیه خویش، غیرقابل اعتماد و خشن.»

در اوایل ماه دسامبر بار دیگر نیچه نامهای به پاول ره و سالومه

<sup>1.</sup> Nietzsche,...: Die Dokumente, S. 260.

<sup>2.</sup> Ebenda, S. 263.

Ebenda.



Carel interche

می نویسد که لبریز از تمسخر خویشتن و نیاز به همدردی است: «از دیوانگی ها یا خودپسندی جریحه دار شده ی من ناراحت نشوید و اگر روزی من دست به خودکشی زدم، نباید چندان ناراحت شد. این رویاپردازی های من ربطی به شما ندارد! (حتی حقیقت وجود من نیز تاکنون ربطی به شما نداشته است.) اما هر دو بسیار مرا نیمه دیوانه ای تنها و پریشان در نظر می آورید [...] ای دوست عزیز، ره، لطفاً به لو بگویید که تمامی سخنان مرا ببخشد و این چنین به من نیز فرصت می دهد تا او را ببخشم. زیرا تاکنون او را نبخشیده ام. بخشش دوستان دشوار تر از دشمنان است.» ا

در عید کریسمس به اوربک می نویسد: «رابطه ی من با لو در آخرین مرحله های در دناک است.» <sup>۲</sup> حتی مالویدا فون مایزن بوگ نیز با ناراحتی فراوان در ابتدای سال از رنج و ناراحتی نیچه یاد می کند. در ژانویه ۱۸۸۳ حال نیچه اندکی بهبودی می یابد و در ده روز، نخستین بخش چنین گفت زرتشت را می نگارد و در این باره می نویسد: «برای مدتی کوتاه به وجود خود بازگشتم و در پر توی اندیشه ی خود به سر بر دم.» <sup>۳</sup>

اما نیچه خود می داند که بدون آشنایی با لو هیچگاه موفق به نگارش چنین اثری نمی شد. او خود در یادداشت هایش می نویسد: «چندان با هم موافق نبودیم، اما اگر نیمساعتی با هم صحبت می کردیم، بسیار خوب بود، زیرا از هم نکات زیادی را می آموختیم و این چنین من در مدت دوازده ماه توانستم بیش ترین و والا ترین آثار را بنگارم.»

اما پس از این ده روز دوباره ناراحتی نیچه آغاز می شود. غرق در

<sup>1.</sup> Nietzsche, ... Briefwechsel, III, S.308.

<sup>2.</sup> Ebenda, S. 312.

<sup>3.</sup> Ebenda, S. 314- 315.

<sup>4.</sup> Nietzsche,...: Die Dokumente, S. 352

#### ۱۸۲ / این است انسان

عذاب از اندیشه ی خودکشی، نیچه پس از زمستانی سخت در فوریه ۱۸۸۳ به دیدار مالویدا فون مایزنبوگ در رم می رود تا در آن جا دیگر خواهرش را نبیند. الیزابت نیچه هم چنان با نفرت در پی انتقام جویی از لو سالومه است و در نامه های طولانی به ایدا اور بک یا پترگاست تهمت های



آدولف هیتلر در ملاقات با الیزابت نیچه در جلوی در ورودی آرشیو نیچه بیستم ژوئیه ۱۹۳۴

فراوانی را به او نسبت می دهد و خود را نمادی از فضیلتهای کهن و در تقابل با لو می داند. هر ویژگی یا شیوه ی رفتار لو از نظر او کاری نادرست است. حتی الیزابت می کوشد تا از منزلت لو نزد خانم ره بکاهد، چون در نظر دارد تا لو را از آلمان بیرون کند و به روسیه برگرداند. سالها بعد نیز الیزابت می کوشد به لو ضرری برساند و برای مثال این شایعه را مطرح می سازد که او دخترکی یهودی و اهل فنلاند است. بدیهی است که چنین شایعهای در آغاز حکومت رایش سوم امکان داشته است که سبب مرگ لو شود.

نیچه که از این رفتار بسیار خسته است، در این فاصله کاملاً رابطهی خود با خواهرش را قطع می کند. اما در آوریل ۱۸۸۳ پیشنهاد آشتی خواهر را می پذیرد. الیزابت یکسره می کوشد تا باز هم سبب کدورت بین نیچه و لو و حتی پاول ره شود. نیچه از این موضوع تاثیر می پذیرد و البته این رفتار به گونهای است که خانواده ی ره از آن بسیار ناراحت می شود و حتی برادر ره نیچه را به دوئل دعوت می کند. بعد دوباره این خشم تغییر مسیر می دهد و معطوف به خواهرش می گردد که درواقع بسیاری از رنجهای نیچه ناشی از رفتار اوست. نیچه در همین حال می نویسد: «با ارزش ترین و پرفایده ترین دوستی من تاکنون با لو سالومه بوده است. تازه از زمان همین آشنایی من برای نگارش زرتشت پخته شدم. این دوستی را به خاطر تو از دست دادم [...]. لو با استعداد ترین و خوش فکر ترین مخلوقی است که در ذهن آدمی می گنجد.» ۱

این آخرین اظهارنظر مکتوب نیچه در باب لو سالومه است. حدود یک سال و نیم بعد معرفی کتاب در نبرد بر سر خدا ۲ اثر لو باعث می شود که نیچه دوباره به او بپردازد. اما این اندیشه ها در ظاهر چندان نمی پاید و

<sup>1.</sup> Nietzsche: Briefwechsel, III, S. 467-468.

<sup>2.</sup> Salomé, Lou: Im Kampf um Gott. Leipzig: 1885.



نیچه در دوران بیماری همزاه با الیزابت

این چنین نیچه زنی را که بسیار دوست داشته است، به فراموشی می سپارد, اما لو هم چنان به اندیشه و آثار فریدریش نیچه می پردازد و این چنین شخصیت اصلی رمان در نبرد بر سر خدا از بسیاری جنبهها شبیه نیچه است. افزون بر این چهار مقاله نیز دربارهی نیچه می نگارد که بعدها در کتاب فریدریش نیچه در آثارش امنتشر می شود. در این اثر لو شخصیت و نوشتههای نیچه را اساس تفسیر خود قرار می دهد. این کتاب که اساس آن طرح شخصیت نیچه در سال ۱۸۸۲ است، نخستین پژوهش روان شناختی لو سالومه در باب دوستان خود است. کتاب بعدی در باب ریلکه است و سومین کتاب مشهور او سپاس من از فروید امی باشد.

کتاب لو درباره ی نیچه چون دیگر پژوهشهای او اثری علمی ـ زبان شناختی نیست، بلکه بیش تر نشانگر روش روان شناختی اوست.

<sup>1.</sup> Salomé: Nietzsche in seinen Werken. Frankfurt: 2000.

<sup>2.</sup> Salomé: Mein Dank an Freud. Wien: 1931.

یادداشتهای آنا فروید درباره ی این کتاب، سالها بعد نشان می دهد که روش لوسالومه همان روشی است که بعدها فروید بر آن نام «روانکاوی» را می نهد. آنا فروید به زیگموند فروید در نامهای می نویسد: «آیا این اثر مدتها پیش از طرح نظریه ی روانکاوی نگاشته نشده است؟ [...] اما



زيگموند فرويد

#### ۱۸۶ / این است انسان

بسیاری از مسایل آن مشابه روش روانکاوی است. آیا در آن زمان کس دیگسری هم چنین می اندیشیده است یا این روش روانکاوی خاص توست؟» ۱



آنا فروید، ۱۹۲۵

<sup>1.</sup> Salomé,...: Als kän ich..., S. 261.

لو در تلاش برای روانکاوی نیچه در این کتاب زندگی او را به سه دوره تقسیم می کند. دوره ی نخست «جهان بینی شوینهاور و واگنر» است که در آن نیچه تحت تاثیر اندیشه های دینی است و خود صاحب اندیشه نیست و بیش تر چون «شاگردی در برابر استادان خود» به نظر می رسد ۲.

مرحله ی دوم از دیدگاه لو طرح اندیشه های پوزیتیویستی در آثار نیچه است و مرحله ی سوم جنبه ی پر رمز و راز آثار اوست و در آن نیچه در مقام اعلام کننده ی بازگشت جاودانگی رخ می نماید. این تقسیم بندی تا مدتهای مدید بر تمامی تفسیرهای منتشر شده درباره ی آثار نیچه تأثیر داشته است.

انتشار این کتاب که لو سالومه آن را به فردی ناشناس (پاول ره) تقدیم میکند، جنجالی برپا میکند. الیزابت نیچه عصبانی می شود و این کتاب را «انتقام زنی» می خواند «که خودپسندی او جریحه دار شده است.» پیترگاست اما نظری مثبت دارد. او این کتاب نیچه را «دستاوردی شگفت انگیز برپایه ی فرهنگی درست» می داند، هرچند چندان نشانی از «گرمای احساس را نمی توان در آثار او یافت، اما اندیشه و درک او به گونه ای است که در تمامی یک سده تنها پنج یا شش زن دیگر مشابه او هستند.» \*

لو آندرهاس سالومه به این دلیل این کتاب را نگاشته است که فکر میکند «بسیاری از علاقه مندان به نیچه آثار او را به درستی درنیافته اند.» حتی تا زمان مرگ نیز به انتقادها و تهمت های خانواده ی نیچه هیچ پاسخی

<sup>1.</sup> Salomé: Nietzsche in..., S.103.

<sup>2.</sup> Ebenda, S. 98.

<sup>3.</sup> Förster- Nietzsche, E.: Nietzsche-Legenden. S. 171.

<sup>4.</sup> Zit. n. Hofmiller, S.47.

<sup>5.</sup> Salomé: Lebensrückblick, S.86.

## ۱۸۸ / این است انسان

نمی دهد و اصولاً به رغم مخالفتهای گوناگون و حتی پیشنهاد فروید برای یاری آرنولد تسوایگ در نگارش زندگینامه ی نیچه از این کار خودداری می کند و هیچگاه در پی دفاع از خود برنمی آید. این چنین به نظر می رسد مردانی که بعدها با او آشنا می شوند، چون ریلکه، فروید، آندره اس بیش از فریدریش نیچه بر او تأثیر نهاده اند.

يايان

## منابع

- Frenzel, Ivo: Friedrich Nietzsche, Hamburg: 2003.
- Hofmiller, J.: Friedrich Nietzsche, Lübeck: 1933.
- Koepcke, Cordula: Lou Andreas Salomé, Frankfurt: 1986.
- Leis, Mario: Frauen um Nietzsche, Hamburg: 2000.
- Nietzsche, Friedrich: *Briefwechsel*. Kritische Gesamtausgabe, Berlin: 1975.
- Nietzsche, Friedrich, Overbeck, F. und I.: Briefwechsel, Weimar: 2000.
- Nietzsche, Friedrich, Reé, P., Salomé, L.: Die Dokumente ihrer Begegnung, Frankfurt: 1970.
- Salber, Linde: Lou Andreas Salomé, Hamburg: 2001.
- Salomé, Lou, Freud, A.: "... als käm ich heim zu Vater und Schwester", Briefwechsel 1919-1937, 2 Bde, Göttingen: 2001.
- Salomé, Lou, Freud, S.: Briefwechsel Frankfurt: 1980.
- Salomé, Lou: Friedrich Nietzsche in seinen Werken, Frankfurt: 2000.
- Salomé, Lou: Im Kampf um Gott, Leipzig: 1885.
- Salomé, Lou: In der Schule bei Freud, Berlin: 1983.
- Salomé, Lou: Lebensrückblick, Grundriss einiger Lebenserinnerung, Zürich: 1951, Frankfurt: 1998.
- Salomé, Lou: Mein Dank an Freud, Wien: 1931.
- Salomé, Lou: Rainer Maria Rilke, Frankfurt: 1988.
- Wiesner, Bangard, Ursula, W.: Lou Andreas Salomé, Leipzig: 2002.

Nietzsche, Friedrich:

# Ecce homo

Aus dem Deutschen von

Dr. Saied Firuzabadi

# Nietzsche, Friedrich Ecce homo

Aus dem Deutschen übersetzt von Dr. Saied Firuzabadi

